### **Digitales Brandenburg**

#### hosted by Universitätsbibliothek Potsdam

#### Das Heiligtum der Menschheit

für gebildete und innige Verehrer desselben

Von der Religion des Gemüthes, des Lebens und der Kirche - kurze, zusammenhängende Reden

Sailer, Johann Michael München, 1810

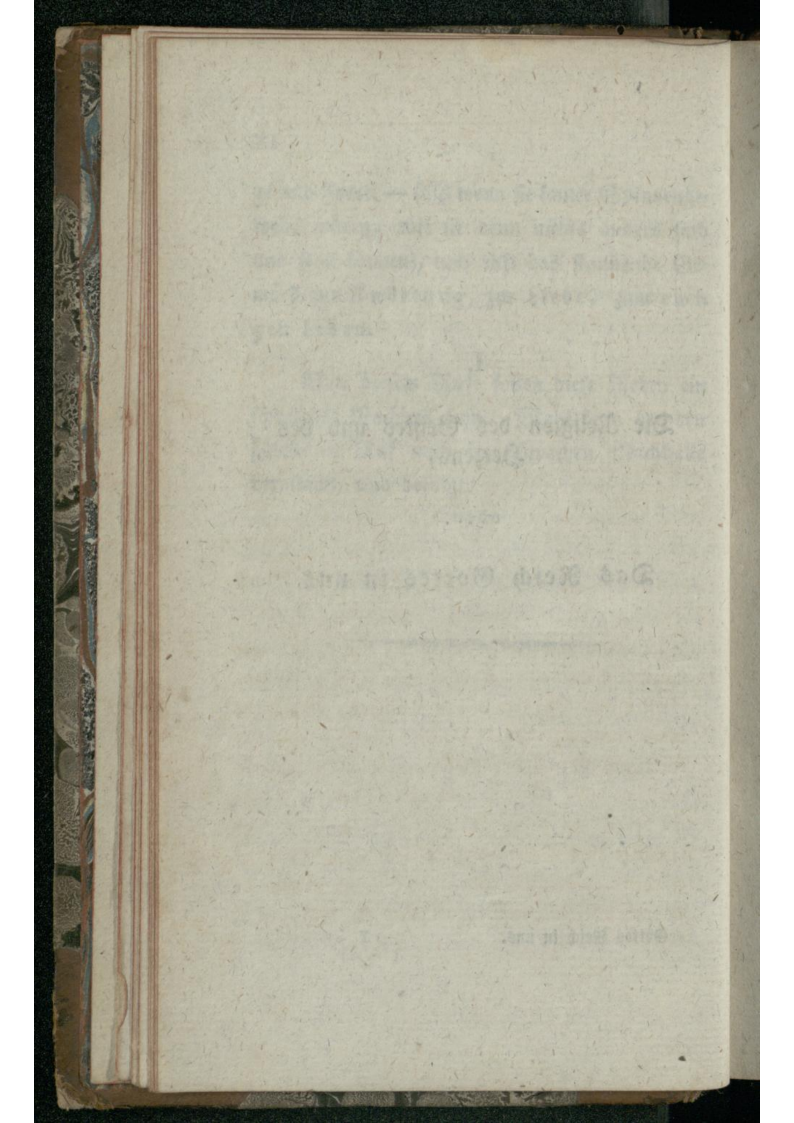
I. Die Religion des Geistes und des Herzens, oder: Das Reich Gottes in uns.

urn:nbn:de:kobv:517-vlib-8649

Die Religion des Geistes und des Herzens,

ober:

Das Reich Gottes in uns.



# Erste Rede.

proprocess to the day resulted author first and the

Aufruf an die Schüler der Wissenschaft, daß sie Schüler der Weisheit werden sollen.

Wenn es Jemand noch an Beisheit fehlet, der bitte Gott, der Jedermann einfältiglich giebt, und seine Gaben keinem vorzückt, und sie wird ihm gegeben werden. Er bitte aber im Glauben und zweiste nicht. Denn wer noch zweiselt, ist gleich der Belle des Meeres, die vom Binde hin und her gezworfen wird. Ein solcher Mensch denke nicht, daß er etwas von dem herrn empfangen werde, denn er schwankt und hat nicht Festigkeit auf allen seinen Wegen

Jaf. I. 5-8.

Da unsere akademische Jünglinge sich wieder ver: sammelt haben — um in den Hallen der Wissensschaften und ben verständigen Männern, die sie ihre Lehrer nennen, Wissenschaft für sich und ihr künstiges Leben mit rastlosem Eiser zu suchen: so darf und muß es wohl auch eine öffentliche Stimme geben, die sie aufruft, ihr Streben nach Wissenschaft zum höhern Streben nach Weisheit zu erheben; es muß eine öffentliche Stimme geben, die sie zur Weisheit ruft im Namen der Religion,

bie selbst die höchste Weisheit ist; die sie zur Weisheit ruft im Namen der Kirche, die eigentlich das
zu bestimmt ist, ihre Glieder von aller Thorheit
fren, und an aller Weisheit reich zu machen; die
sie zur Weisheit ruft im Namen der Freunds
schaft, die mir das höchste Gut der Studirenden
zum höchsten Anliegen meines Herzens macht; die
sie zur Weisheit ruft im Namen meines Amtes,
denn das ist der höchste Beruf des ehristlichen Pres
digers, seine Zuhörer zur Quelle der Weisheit zu
führen, und sie mit dem Geiste Christi zu taufen,
der ein lauterer Geist des Lichtes, der ein Geist
aller Weisheit, ist.

Indem ich nun heute, das erstemal in diesem aufangenden Studienjahre, an Ihr Herz spresche, so kann ich wohl von nichts anderm reden, als von der Weisheit, die die Wissenschaft aller Wissenschaften, die die Krone aller Erkenntenis, die mehr ist, als alle blose Wissenschaft und Erkenntise. Und da kommt mir das Wort des Apostels wohl zu statten:

Wenn es noch jemand an Weisheit mangelt, der suche sie ben Gott, und suche sie im Gebete, und suche sie im Ges

me geben, Die fie aufrufe, Ale Etreben aus M

Gebete aus einem Herzen, das voll Glaubens ist, und er wird sie finden — und ich werde für diesmal nichts weiter zu thun haben, als den großen Sinn, der in dieser Stelle liegt, zu enthüllen.

Gott, du die Wahrheit, und die Weisheit selbst, define du unsere Herzen, und reinige sie dir, und fülle sie zuerst mit Durst nach Weischeit; dann wird sie, die Weisheit, in unsern Herzen Eingang sinden, und unsre Herzen in Besitz nehmen, wird unsre Vernunft durchleuchten, und unser Leben beherrschen.

24

Das erste Wort des Apostels, was auch hier das erste ist, demüthiget den stolzen Sinn des Menschen, und ist selbst Vorbote der Weisheit.

D Mensch! das ist das erste Wort der Wahrheit an dich: Geh in dich hinein, und erforsche dich, und gestehe dir selbst den Mangel an Weisheit: — wenn es dir an Weisheit mansgelt, so erkenne und bekenne den Mangel an Weisscheit, bekenne es: Wahrhaftig, ich bin reich an Thorheit, und arm an Weisheit; ich sinde in mir viel Lug und Trug, aber die Weisheit,

Denn das ist wohl die hochste Thorheit der meisten Menschen, daß sie gerade die Thorheit für Weisheit halten; und also, weil sie ihre Armuth und ihr Elend nicht fühlen, auch nicht reich an Weisheit, und selig durch Weisheit werden können.

Es ist mit ihrer Weisheit, wie mit dem Reichsthume im Traume. Die Armen, die nichts haben, träumen von den kostlichsten Schätzen; aber wenn sie erwachen, so haben sie nichts als leere Hände. So sind alle eingebildete Thoren; sie träumen von Weisheit, und wenn sie einst erwachen werden, dann finden sie lauter leer e Herzen, leer an Weissheit, und nur voll von Einbildung und Wahn.

So geht auch hier, wie überall, das Heil von der Demuth aus.

Erkenne o Mensch! deine Thorheit, dann bist du auf dem Wege, weise zu werden.

Das zwente Wort, das die Wahrheit durch den Mund des Apostels an unsre Herzen spricht, ist: Wenn du nun Mangel an Weisheit hast, und die sen Mangel fühlest, so suche sie, die Weisheit, nicht ben dir selber, so suche sie ben keinem Menschen, so suche sie ben Gott Gott, so suche sie ben Gott allein. Denn die wahre Weisheit ist das gottliche, das ewige Licht selber, das unsere Vernunft erleuchtet, ist das himmlische, das gottliche Feuer, das unsre Herzen entzündet, das unsre Herzen reiniget, das unsre Herzen mit heiliger Liebe füllet.

Gott ist das Licht, sagt der heilige Joshannes, und: Alle gute Gabe kommt von oben herab, von dem Bater des Lichtes, sagt der heilige Jakobus; — also wohl auch die Sabe der Gaben, die Weisheit.

Die Menschen, wenn sie das Beste thun, kons nen nichts anders, als ihre Brüder an die Quelle des Lichtes hinweisen; aber das Licht der Weisheit geben konnen sie nicht. Denn alles wahre Licht, das sie wirklich haben, das haben sie selber empfanz gen. Und Christus, der sich das Licht der Welt nennen durste, weil er es ist, Christus ist das Licht der Welt nur dadurch, daß er das Licht von dem Lichte ist, daß sich das ewige Licht in ihm und durch ihn in der Fülle der Zeit geoffenbart hat.

Suche Die Weisheit ben Gott!

Sehen Sie, M. L., da wird alle Religion, da wird alle Tugend, da wird alles hohere Les ben gebohren, und sonst nirgends.

Der Bater des Lichtes, sagt derselbe Jakobus, hat uns gezeuget durch das Wort der Wahrheit, damit wir die Erst= linge seiner neuen Schöpfung wären. Und hier sehen wir wieder den Stolz der Menschen von seiner erbärmlichen Seite. Die erste Thorheit sagte ich, sen es, wenn der Mensch seine Thorheit, seine Verirrungen für Weisheit, die Vinde vor den Augen sür das Licht, und die Nacht für den schönen, blauen himmel halte. Aber nun muß ich bensesen:

Wenn es erste Thorheit ist, sie, die Thorheit für Weisheit zu halten, so gränzt es allernächst an die erste Thorheit, daß der Mensch die wahre Weisheit in sich selber, oder in Menschen, oder in der Natur sinden will — getrennt und unabhängig von Gott.

D, Mensch! alles, was in dir nicht Sünde, und Elend und Tod ist, das ist alles von Gott. Es muß also auch das Beste, das Höchste, das dir werden kann, die Weisheit nicht von dir, nicht von andern Geschöpfen, sie muß dir von Gott kommen. Also beuge deinen stolzen Sinn, höre auf dein eigener Gott seyn zu wollen, zertrümmere das Gößenbild deiner selbstgemachten Weisheit. So wenig du das Leben des Lebens, so wenig du Gott selber

selber bist, so wenig kaunst du der Weisheit Schöpfer senn. Im Lichte kannst du sehen, aber das Licht nicht erschaffen. Berlaß, verlaß deine eigene Schule, und geh lernbegierig, wie ein Kind, in die Schule Christi... Da wirst du in Demuth und Selbstverläugnung allmählig neue Augen bekommen für das wahre Licht ohne Finsterniß, da wirst du im Sohne den Bater sinden, das ewige Leben, da wirst du mit Johannes ausrusen müssen:

Ja! wahrhaftig, Er ist das Leben, und das Leben ist das Licht der Menschen.

Da wirst du mit Paulus ausrusen mussen: Der thierische Mensch vernimmt nichts von dem Geiste Gottes: es ihm eine Thorsheit. Aber wir, wir predigen Christum den Gestrenzigten, den Juden ein Nergerniß, den Heiden Unsinn, den Berusenen aber aus den Juden und Heiden göttliche Kraft, und göttliche Weisheit. I. Kor. I. 23—24. II. 14.

Das dritte Wort, das die Wahrheit durch den Apostel an unsre Herzen spricht, ist: "Wenn du Weisheit ben Gott finden willst, so bitte um sie, und bitte mit Glauben und Zuversicht." Es giebt Menschen genug, die sich der Ans dacht schämen. Wenn diese nun wüßten, was sie wollten, so mußten sie sagen: ich schäme mich der Weisheit. Denn Andacht ist in ihrer Bollkommenheit betrachtet, selbst schon wahre Weisheit, ist die Vereinigung des Menschen mit Gott; Andacht aber in der Uebung, im Werd en bestrachtet, ist der Schlüssel, der unser Herz aufsschließt, daß es Weisheit ausnehmen kann; ist Ansnäherung zu Gott, zum Lichte, zur Weisheit.

Wer Weisheit haben will, bitte um Weis=
heit. Es ist etwas Großes, um Weisheit bitten.
Wer um Weisheit bittet, der spreche zu Gott:
Gieb mir, o Bater! erleuchtete Augen des Gesmüthes, daß ich Dich, daß ich die Ewigkeit,
daß ich deinen Willen erkenne. Sieb mir den
göttlichen Sinn, daß ich Eines mit dir wer=
de, daß ich Eines mit dir in heiliger Liebe
werde, daß ich aller Günde sterbe, und nur Dir
lebe, daß ich mit der Uebermacht deines Geistes
überwinde — die Hoffart des Lebens, die Lust
des Fleisches, und den Reitz der zeitlichen Güter,
daß ich nüchtern, gerecht und selig in dir,
die Bahn dieses zeitlichen Lebens durchlause.

Wer Weisheit haben will, bitte mit Glaus ben, mit Zuversicht, die nicht schwanken. Wer Glauben, wer Zuversicht hat, der hat ein festes, unschwankendes, zu Gott hingerichtetes, und vor Gott feststehendes Gemuth.

Das ist der Sinn des Apostels. Deswegen setzt er ben: wer bittet der zweisle nicht, denn wer zweiselt, wanket auf allen seinen Wegen, ist wie eine Meeres = Welle, wird von einem Gedanken zum andern, wird von einer Begierde zur andern, wird von einer Sorge zur andern, wird von einer Sünde zur andern, von einer Thorheit zur andern hin und her geworsen. Das ist kein Glaube, keine Zuversicht. Glaube, Zuversicht ist eine Festzstellung des ganzes Gemüthes und des ganzen Geistes, und eine Feststellung in Gott, und eine solche Feststellung, die dem Menschen den sichersten Tritt durch das Leben verschaffet.

Wer Weisheit haben will, der bitte zu Gott mit festem Glauben, mit fester Zuversicht.

Sieh, o Mensch, wenn du auch nur eine Kunst, eine Wissenschaft von und durch einen Mensschen lernen willst, so mußt du vorher an ihn glausben,

ben, mußt es ihm zutrauen, daß du von ihm etwas lernen konnest. Denn, wenn du gleich ans sangs ben dir festsetzest: das weiß ich besser, das kann ich besser als er, so wirst du von ihm nichts lernen. Ansangs nußt du mit Glauben, mit zusversicht ihn fragen, ihn hören; dann magst du anch prüfen, aber erst mußt du verstehen, und vor dem Berstehen mußt du hören, und vor dem Herstehen mußt du hören, und vor dem Herstehen mußt du hören, und vor dem Horen mußt du Zutrauen zu ihm haben.

Sieh, so ist es mit der Weisheit, die von Gott kommt. Du mußt dein ganzes Gemuth, und deinen Geist, du mußt dich ganz im Glauben und in Zuversicht an Cott ergeben; dann wirst du sein Wort vernehmen, sein Licht empfangen, seine Wege verstehen, dann wirst du Weisheit Iernen konnen.

Alber, wenn du dein Gemuth in die Schätze der Erde, oder in die Lufte der Zeit, oder in den Buchstaben des menschlichen Wissens verz gräbst und verscharrest, dann wirst du ben allen Schätzen arm, ben allen Lusten elend, ben allem Wissen ein Thor werden, senn und bleiben.

Wenn du aber bein Gemuth, beinen Geift von ben Schätzen der Erde, von den Luften ber Zeit,

n

10

3

3

u

r

11

11

e

11

1

bon dem Wissen des Buchstabens wegreissest und erz hebest zu Gott, und mit Glauben, mit Zuversicht, mit festgestelltem Herzen zu Gott bittest, und um Weisheit bittest: so wirst du zuerst deine Thorheit die darin bestand, daß du bisher ohne Gott in der Welt warest, ohne Licht sehen wolltest, und dann im Lichte Gott, das ewige Leben erkennen; dann wirst du anbeten; dann wirst du im Evangelium Christi den Abglanz des Höchsten sinden, und dein Innerstes wird selbst ein Tempel der Weisheit werden.

Wer Weisheit haben will, der suche sie ben Gott, und sie wird ihm gegeben werden. Denn, sagt dieselbe Weisheit durch Jakobus: Gott ist ein lauteres Geben. Er rückt seine Gaben Niemanden vor, und will so viel Menschen, so viel Sohne der Weisheit haben.

So höret denn meine Bitte: Ihr Lieben! wols let weise werden; suchet die Weisheit ben Gott, und such et sie im Glauben und in Zuversicht, und ihr werdet sie finden. Amen.

Menichen von Der

die rechte Wohn zu siehen, auf die das hockel

# 3 wente Rede.

Won bem Meiche Gottes in uns.

Denn das Uebrige wird ench wie eine Zugabe ju Theil werden.
Matth. Vl. 33.

Daß wir alle, berer Beruf Wissenschaft ist, wir Lehrende und Lernende, nicht ben der Wissenschaft stehen bleiben, sondern nach Weisheit fragen, Weisheit suchen sollen, daß wir, um Weisheit zu finden, vorerst unsere Armuth an Weisheit anerskennen, und sie, die Weisheit, in der Quelle, ben Gott selber, suchen, und in einem zweisellosen Gebete suchen sollen: das war es, was ich in meiner ersten Rede dieses Studienjahres hier ausssprach.

Aber ich habe es nicht ausgesprochen: alles, was die Weisheit angeht, ist unaussprechlich; alles, was Menschen von der Weisheit sprechen, ist nur ein Versuch, sich und ihre Nachbarn auf die rechte Bahn zu stellen, auf der das hoch ste

113012

Gut gefunden werden kann. Wer einmal weiß, was Weisheit ist, muß sie schon gefunden haben, und in ihr das hochste Gut. Christus wußte wohl, was Weisheit ist, und hat es so klar, so besstimmt, als es durch Worte geschehen kann, ans gedeutet, was Weisheit ist — in unzähligen Sprüschen, und wohl auch in jenem: Trachtet zuerst nach dem Reiche Gottes, und seiner Gesrechtigkeit.

n.

ir

ft

u

13

n

in

32

uf

te

Indem ich den Sinn dieses Zurufes vor Ihren Augen darlege, wird es Ihnen einleuchten, daß wir nicht nur um Weisheit zu Gott bitten, sondern auch, daß wir allererst um Weisheit bitten, daß wir vor allem andern nach Weisheit trachten sollen.

Was ist das Reich Gottes, von dem hier Christus spricht? Sein Geist enthülle uns den Sinn seiner Lehre!

Was ist das Reich Gottes, das Christus hier im Auge hatte?

Christus redet am bstesten, am liebsten von dem Reiche Gottes; denn jeder redet am liebsten von dem, was er ist, der kleine Mann von kleinen Dingen, der große von großen, der göttliche von göttlichen, Christus von dem Reiche Gottes.

Das Reich Gottes ist, nach der Lehre Chrissti, da, wo Gott selber regiert. Wo res giert denn aber Gott?

Ich könnte fragen: Lieber, sage an, wo res giert Gott nicht? Dann will ich dir auch sagen, wo er regiere. Ich will aber nicht fragen, sondern antworten.

Gott herrschet erstens: als Allmacht, als die Kraft aller Arafte, als das Leben alles Lebens in der ganzen, großen, weiten Natur. Die Sonne und die Sterne, Feuer und Luft, Erde und Wasser, Thiere und Pflanzen richten nach ihrer Art nur den Willen des Einen Gottes aus in ihren tausend und tausend Erscheinungen, Wirkungen und Veränderungen.

11

n

n

17

10

25

是

23

17

3

ie

10

rt

11

10

Dies ist das Naturreich Gottes. Von diesem Reiche spricht Paulus, das Gottes unsichts bares Wesen sich in der Schöpfung der Welt sicht= bar gemacht hat, das Gött einem jeden nahe ist, das wir ihn finden, ja gleichsam berühren konnen, das wir in ihm leben, weben und sind.

Gott regiert zwentenst als Weisheit und Gerechtigkeit in allen Nationen der Erde. Dies ist das Reich der göttlichen Providenz, das große Gebiet der Weltregierung. Gott hält in den Nationen Gericht, Gott ist der höchste König in der Menschenwelt. Eine Nation spielt nach der andern, und mit vielen andern, auf dem Theater der Welt, und wer da Gottes Regierung nicht erz blickt, ist blind:

Einer ist der Herr; Jehova ist Konig, spras then alle Propheten der Vorzeit.

Einer ist der Herr, Gott ist der Herr, spres chen alle Weise unserer Zeit:

Die Weltgeschichte — ist wahrhaftig, das Weltgericht Gottes, sprach einer der neuesten Sesher. Und auch das gemeinste Auge kann hierin Gottes Neich in uns.

Seher senn, kann sehen in den Ruinen der zeit= lichen Welt die Gerechtigkeit der ewigen.

Gott regiert nach der ausdrücklichen Lehre Christi, nach den Erfahrungen aller gottseligen Mensschen, nach der Ahnung aller erleuchteten Bernunft. Gott regiert drittens: als Wahrheit, Lies be, Friede in dem Innersten eines jeden frommen, gerechten Menschen, und das ist das Reich Gottes in uns selber, und von diesem Reiche Gottes in uns spricht Christus in jener Stelle: Suchet zuerst das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit.

Sottregiert viertens: durch denfelben Geist Ehristi, der der Geist der Wahrheit, der Liebe, der Seligkeit ist, nicht nur in dem Innersten eines Christen, der ist, was er heißt, sondern auch in der ganzen Kirche Christi, von der jede fromme Gemeine ein Theil ist. Und dies ist das himmme lische Reich auf Erde, von dem Christus vor seinem Tode so oft redete, und für das er in den Tod gieng. Dies ist das Reich, von dem er nach seiner Auferestehung mit den Jüngern sprach.

Dies ist das Reich, dessen Geheimnisse er in unzähligen Gleichnissen auslegte; dies ist das Reich, von dem die Heroen des alten, und die Heroen des neuen Bundes in heiliger Entzückung große Dinge voraussahen, und man kann wohl sagen, daß sich alle Kinder Gottes, die sich Christus aus allen Weltsgesenden sammelt, nach der herrlichen Offenbarung dieses Reiches sehnen, und dieses Sehnen so oder anders laut werden lassen. Dies ist jenes Reich Gottes, dessen Erscheinung die Auserwählten mit ihrem himmeldurchdringenden Gebete beschleunigen möchten, indem sie nach der Anweisung Christi Tag und Nacht rusen: Dein Reich komme!

## Gott regiert funftens :

11

als die Wahrheit, die lauter Licht ist, als die Liebe, die lauter Seligkeit ist, als die Ruhe, die lauter Himmel, lauter Vollendung ist — in den vollendeten Kindern Gottes. . . Und dies ist das eigentliche Himmel reich Gottes, im Lande der Ewigkeit, der Herkichkeit.

Dies ist die Heimath, nach der Wit Pilger uns alle sehnen; dies ist das lauferste Leben der Wahrheit und Klarheit, von dem nur einzelne 2\* Blike Blige in unser hiesiges Leben, das ein wahres Dams merungsleben ist, durchbrechen konnen.

Dies Reich hatte Paulus im Auge, als er von dem obern, unsichtbaren Ferusalem sprach, das er die fre ne, von aller Dienstbarkeit erldsete, und unser aller Mutter nannte.

erlen besondern Betrachtungen senn mag, so giebt es soch nur Ein Reich Gottes: Ein Gott, Ein Reich Gottes: Ein Gott, Ein Reich Gottes. Denn das Leben alles Lezbens, das sich in der Natur offenbart, ist auch die Gerechtigkeit, die sich in den Nationen offenbart; ist auch die Mahrheit, die Liebe, die Seligkeit, die sich in jedem Gläubigen und in der ganzen Kirche Christi offenbart; ist endlich auch die Ruhe aller Heiligen, ist das Licht, die Liebe, die Seligkeit in der vollendeten Herrlichkeit, wie sie sich in der Ewigzkeit offenbaret.

Gin Gott, Ein Reich Gottes.

Indessen werde ich in diesen Reden das Eine Reich Gottes nicht nach seiner Einheit darstellen, sondern von jener Seite, von der es jedem aus uns das Nächste, das Wichtigste ist — ich werde reden

reden von dem Reiche Gottes in uns, und heute nur das sagen, was jede nüchterne Vernunft annehe men muß, und was jeden Menschen mit Respeckt vor ihm selber erfüllen wird.

Was ist das Reich Gottes in dem Menschen?

Gott regiert in dem Menschen, wenn Gott als das Licht alles Lichtes die Vernunft des Menschen anfangs erleuchtet, und allmählig durch= leuchtet; wenn Gott als die ewige Liebe das Gemüth des Menschen anfangs anreget und allmäh= lig beweget zu allem, was schon, himmlisch, gott= lich ist; wenn Gott als das heiligste, freneste, seligste Leben das Thun und Lassen des Mensschen anfangs ordnet, dann durchaus beseelet.

Gott regiert in dem Menschen, wenn der Mensch das Sesetz Gottes in seinem Gewissen wahr= nimmt, in seinem Herzen anerkennt, in seinem Leben offenbart.

Gott regiert in dem Menschen, wenn der Mensch seinen Leib und alles, was ausser ihm noch sein ist, sich selber, dem Geiste nämlich, und ssich selber, seinen Geist Gott dem Einen Geiste aller Geister Geister unterwirft, damit er in das Bild des selbis gen Gottes verklart, damit durch ihn überall Gotz tes Name verherrlichet, Gottes Wille vollbracht, Gottes Licht und Freude ausgebreitet werde,

Gott regiert in dem Menschen, wenn der Geist Gottes den Gedanken, das Begehren und das Thun und Lassen des Menschen beherrscht, daß sich in dem Gedanken des Menschen das ewige Licht in seiner Klarheit, in dem Begehren des Menschen die ewige Liebe in ihrer Lauterkeit, in dem Thun und Lassen des Menschen das ewige Gessetz der Gerechtigkeit in seiner Bollendung offenbare.

Gott, spricht Paulus, regiert in den Mensichen, und nur in de nen Menschen, die Gottes Kinder sur den Geist Sottes sinder nur den Geist Gottes sich in allem treiben lassen.

"Die der Geist Gottes treibt, die sind Kinder Gottes;" die andern, die diesem Geiste Hohn sprechen, und ihn von ihrem Herzen ausschließen, sind Werkzeuge der Begierde, sind Gefäße der Vergänglichkeit, sind Spielbälle der Leisdenschaften, sind bloße Menschenlarven, ohne Mensschen zu seyn, sind nur Thiere mit zwey Füssen,

die den Schein der Menschheit tragen, aber die Kraft Gottes verlängnen, die wie wilde Thiere einander beissen, auch verschlingen würden, wenn nicht die innere Furcht des Todes, oder die äussere Gewalt der Staaten sie schreckte.

Sehet nun, M. L. sehet an das Getriebe der Menschen, und ihr werdet bald sehen, ob Gott in den Gemüthern der Menschen regiere oder nicht.

Der größte Theil der Menschen ist leider! dum m, roh, wild und wird hin und hergetrieben von den thierischen Begierden nach thierischer Lust. Da res giert Dummheit, Roheit, Wildheit, thierische Lust: da regiert Gott nicht. Ihre Gedanken sind wilds thierisch, ihre Begierden wild — thierisch, ihre Geberden, Thaten wild — thierisch; da regieret Gott nicht.

Laßt uns aber wegsehen von dem großen Hausfen der dummen, rohen, wilden, thierischen Mensschen. Regieret denn Gott in der feinen Welt, die sich so gern die gebildete nennt, und nennen läßt, und unter die sich mancher Rohe gesellet, wie ein wildes Thier sich in eine Heerde zahmer Thiere verläuft?

Mun regiert Gott da, oder regiert er nicht?

Wir nuffen das zwar zum besondern Entsscheiden eines jeden Gewissen überlassen. Aber sos viel ist, ohne in das Besondere einzelner Personen einzugehen, wahr:

Gott regiert da nicht, wo der Ehr=
geiß, obgleich unter tausend feinen Hullen ver=
borgen, regiert. Denn, wo Gott regieret, da ist
Gottes Ehre das Höchste; wo Ehrsucht regiert, da
steht Menschenehre, eigentliche Selbstvergötterung
oben an — da ist der Mensch sein Gott.

Sott regiert da nicht, wo die sinnliche Lust, obgleich unter tausend seinen Hüllen versborgen, regiert. Denn wo Gott regiert, da ist die stille, himmlische Freude an göttlichen Dingen, die Freude an Gott selber das Höchste; wo aber die sinnliche Lust regiert, da regiert die sinnliche Lust, da ist sie das Höchste, da ist der sinnliche Mensch selbst sein Gott.

Gott regiert da nicht, wo die Geld: und Habfucht, der Trieb nach Reichthum, obgleich unter tausend feinen Hullen verborgen, regiert. Denn wo Gott regiert, da ist Gott selber das hoch=

höchste Gut, seine Gnade der höchste Reichthum, die Zuversicht auf ihn der höchste Schatz des Menschen; wo aber die Begierde nach zeitlicher Has be regiert, da steht das Mehr und Mehr und immer Mehr haben wollen oben an, da ist der zeitzliche Mensch selbst sein Gott, da regiert Mamon — nicht der Eine, lebendige Gott,

Gott regiert da nicht, wo, obgleich unter feis nen Hüllen verborgen, das Wissenwollen, die Wißbegierde regiert. Denn, ob sie gleich edles rer Abkunft ist, als der Trieb nach Lust, Ehre, Habe, so ist sie doch nicht Gott selber. Wenn sie also das Höchste im Menschen ist, so ist der Wissenans strebende Mensch selber se in Gott — Gott regiert da nicht.

Diesen Betrachtungen zufolge werden wir bald finden, daß auch in der gebildeten West ben der Mehrzahl nicht Gott, der Eine Lebendige regiere, sondern statt seiner vier falsche Götter der West;

- Die herrschende Begierde nach Ehre, die Ehr. Herrschsucht der Welt;
- 2) die herrschende Begierde nach Sinnenlust, Wohl.
  Inst, die Selbstsucht der sinnlichen Welt;
- 3) die herrschende Begierde nach Reichthum, Die Sabsucht der Welt;

4) die herrschende Begierde nach Wissen, die Bis= fenssucht der Welt.

Wenn nun aber Gott da nicht regiert, wo die vier Gottheiten der Welt regieren: so wird uns von selbst einleuchten, daß, wenn Gott in uns resgieren sollte, nicht nur das Leben der Roheit, der Wildenden Zügellosigkeit von uns ferne sewn musse, sondern auch die vier falschen Gotts heiten der gebildeten Welt aus unsern Gemüthern verbannet, und also der Thron Gottes nur auf den leeren Plätzen, die die falschen Gottheiten der Erde gemacht haben mussen, erbauet werden konne.

Das ist der große Sinn des Wortes: "Trachtet am ersten nach dem Reiche Got= tes."

Fest wird es uns wohl von selber einleuchten, was es Großes um den Menschen ist, in dem Gott regiert, was es Grosses um den Menschen ist, da er bestimmt ist, Gottes Reich in sich zu haben.

Hier, M. L., hier ist wahre Große, oder nirgend, und ich muß heute schon mit den Worten schließen:

Menschen! werdet groß!

## Dritte Rede.

Maßstab zur Prüfung, ob das Reich Gottes in uns sen.

Pas Reich Gottes - - ift Gerechtigfeit, Friede und Freude im heisigen Geifte.

Mom. XIV. 17.

Go wichtig es für ben Menschen ift, zu wiffen, wornach er zunächst trachten solle, nämlich nach dem Reiche Gottes, oder barnach, bag Gott felber, Gottes Wille, Gottes Geift in ihm regiere: fo wich. tig ift es fur ihn, fich felber zu prufen, und durch parteplose Prufung inne zu werben, ob denn Gottes Reich wirklich in ihm fen ober nicht. Denn, wenn wohl die meiften Menschen, bie zu einiger Besinnung gekommen find, die grof= fe Schuld auf fich laden, daß fie nicht zuerft nach dem Reiche Gottes trachten; fo find unter des nen, die nach dem Reiche Gottes trachten, nicht menige, die die zwente, eben so große Schuld auf fich laden, daß fie fich in dieser wichtigsten Sache felber taufchen. Gie glauben fo gern und fo leicht : Gott fen es, ber ihr Denten, ihr Wollen, ihr Thun und Lassen regiere, da es doch **Fleisch** 

Fleisch und Blut, da es Eigenliebe ist, was sie treibt. Diese Verirrung, diese Verblendung der einen ist offenbar so schändlich und schädlich, als die Trägheit der andern, die nicht vor allen Dingen nach dem Reiche Gottes trachten.

Es ist also ein großes Werk, und wohl eines der größten, das wir jest unternehmen, dies Werk menne ich, daß wir uns vor Gottes Auge prüfen, ob Gottes Reich wirklich in uns sen oder nicht.

Zur Prüfung gehört zunächst ein richtiger Maß= stab; den bietet uns Paulus dar, in jener Stelle: das Reich Gottes ist

Gerechtigfeit,

Friebe,

Frende im beiligen Beifte ze.;

ist Gerechtigkeit, die vor Gott besteht, ist Friede der aus Gott kommt, ist Freude an Gott selber, ist Gerechtigkeit, Friede, Freude im heil, Geiste.

Wenn wir also prufen wollen, ob Gott in uns regiere, so mussen wir un fre Tugend, unsre innere Rube, untre Freude untersuchen, ob die erste vor Gott bestehe, die zwente aus Gott komme, die dritte an Gott selber anhalte.

I.

Wo Gott regiert, da ist Gerechtige keit, die vor Gott besteht.

Es können dich die Menschen für gerecht, billig, gütig, treu, arbeitsam, züchtig, mässig, keusch, großmüthig und tapfer zu allem Guten halten, ohne daß du es bist. Das Urtheil der Menschen ist trüglich; sie sehen nicht in dein Herz, sehen nicht in das Innerste deines Herzens, wo sich der Schalk — die Ungerechtigkeit, in tausend seinen Hülslen verhüllt.

Du kannst dieh selber süt gerecht, billig, güstig, arbeitsam, treu, mässig, keusch, großmüthig und tapfer zu allem Gutem halten, ohne daß du es bist. Denn auch dieh kann der Schein täuschen, und die Eigenliebe blenden, daß du nicht siehst in das Innerste deines Herzens, wo sich der Schalk— die Ungerechtigkeit, in tausend seinen Hüllen verbirgt. Aber, wenn dich das Auge der Ewigskeit, das dein Innerstes durchblickt, wenn dich das heilige, das allsehende Auge gerecht, billig.

billig, gutig, arbeitsam, treu, massig, keusch, groß: muthig, und tapfer zu allem Guten sindet: dann bist du rein vor Gottes Auge, dann hast du die Gez rechtigkeit, die vor Gott besteht.

Die Gerechtigkeit, die vor Gott besteht, ist ein Tod, und ein Leben; ist ein Tod: wer gerecht ist vor Gott, der ist abgestorben allem, was ihn bestecket, abgestorben aller Eitelkeit, die sich selber sucht, und überall gelobt seyn will; absgestorben allem Eigennuße, der nur sich sucht, und überall eigne Bortheile erringen will; abges storben aller Lust an allem Bosen, die nur sich sucht und selbst Gott seyn will.

Die Gerechtigkeit, die vor Gott besteht ist ein Leben, ein neues, ein himmlisches, ein wahrhaft gottliches, ein ewiges Leben; ist eine Liebe zu Gott, die nur Ihn verherrlichet; eine Liez be zu Gott, die nur Ihm mit unverrückter Treue anhängt; eine Liebe zu Gott, die nicht mude wird, seinen Willen zu vollbringen; eine Liebe zu Gott, die nicht stirbt, die ewig lebt, wie Gott selbers

Wo ist nun der Mensch, der, wenn er sich mit diesem Maßstabe mißt, nicht niederfallen muß — errothend vor sich, und sehen muß seine Guns 3:

111

23

ft

22

1,

ie

33

23

)E

88

11

10

34

16

00

13

1)

B

16

de, und sehen muß seine Unlauterkeit, und sehen muß seine Eigenliebe, und sehen muß seine Eitelkeit, und sehen muß seine Ungerechtig= keit vor Gott?

2.

Mo Gott regiert, da ift Friede, der aus Gott fommt.

Es fann uns unfer eignes Gewiffen manchmal gerecht fprechen, wenigstens nicht anflagen, und so haben wir von innen aus Friede ... Richter in uns schweigt, verdammt nicht. Aber Dieser Friede ift nur von furger Dauer, ift nicht aus Gott. Deun fieb, auf einmal geht bir ein Licht uber dich felber auf, bu fiehft tief in bein Inne= res, eine Decke fallt nach der andern von beinem Muge; bu felbst stehest nakt und bloß vor beinem Gewissen; du fiehest jett Gunde, wo du borber Gerechtigfeit fabeft, du fiehft auf einmal : , nicht Gott. "nicht Gottes Ehre, nicht Gottes Geift treibt dich "bom erften Erwachen bis zum Ginschlummern, "fondern der unerfattliche Durft nach Chre, nach "habe, nach Lust treibt und jagt dich durch bas Leben." Aller Friede ift nun dahin; bu mochteft im Staube verfinken vor dir felber; du gitterft vor

Gottes unbestechlichem Blicke, vor dem entscheidens den Urtheile der Ewigkeit — du mußt dich sels ber verdammen. Du sagst zu dir: Abenn ich vor meinem eigenen Blicke schon so bdse, so häßlich bin: welch ein Abgrund des Bosen, ein Abgrund der Häßlichkeit muß ich vor Gottes Auge seyn? Kurz: wie der Prophet sagt, deine Gerechtigkeit, die dir ein schneeweißes Leinentuch war, ist dir jetzt ein durch und durch bestecktes Geswand— und was du für Friede hieltest, ist jetzt lauter Krieg und Berdammung in dir.

Ganz anders der Friede aus Gott. Da giebt dir die Wahrheit selber, da giebt dir Gott, der in dir regieret, das gültige Zeugniß: Wahrs haftig, du bist Gottes Kind, hast seinen Sinn. Was in dir Sünde war, das hat dir die ewige Huld, da, wo sie dein Herz zu sich umlenkste, vergeben; dein Wille dienet der Sünde nicht mehr; die Mieder deines Leibes, die ehemals nur im Golde der Eitelkeir, des Eigennutzes, der Mohle lust standen, sind jetzt kauter Werkzeuge der heilis gen Liebe geworden.

Bo Gott regiert, da ift Friede aus Gott.

Rach diesem Magstabe prufe beine innere Rube, bu Lieber! Sag nicht gleich: ich bin mit mir zufrieden; und ich habe Urfache, es zu fenn. Denn fieh! es kann felbst diese Buftieden= heit ein Morgentraum fenn, der wenn die Soune in deine Rammer Scheint; dahin schwindet mit ber Nacht, und nichts als Hollen angst zuruck= laft: Frage dich: ift Friede in mir, und ift die= fer Friede aus Gott? Ift er nicht Ginbildung, bat mir ihn nicht meine Eigenliebe eingebildet, ober fremde Schmeichelen unterschoben? Du bift nicht mas die Menschen aus dir machen, du bist - was du bift. Frage dich! durfte ich ein reines Menschen = Auge in mein Allerinnerstes feben laffen, Tag und Macht seben taffen? Frage bich: barf ich mich vor bem Blicke eines reinen Geiftes, eines Geraphs, feben lassen? Frage dich: darf ich das beilige Auge, bes Allerreinsten mich durchschauen lassen?

Wo Gott regiert, da ist Friede aus Gott, und

3.

## Freude an Gott.

So sündhaft unfre Tugend, so unruhvoll uns ser innrer Friede, so freudenlos nicht selten unsre Freude.

Gottes Reich in und.

3 Mensch,

Menich, prufe beine Freude!

Wo Gott regiert, da ift Freude an Gott.

Es giebt viele Menschen, gelehrte, große, reis che, Inflige - lauter Rinder ber Freude, Die den gerechten, ben frommen, den gottfeligen Mann bemitleiden, die ein großes Bedauern mit ihm haben, baß er fo ohne Freude in der Welt ift und fenn muß. Ihr lieben, gelehrten, großen, reichen, luftigen Leute! behaltet euer Mitleiden für euch felbft. Gerade ber Mann, von dem ihr glaus bet, daß er ohne Freude fen, gerade der hat Freus be, hat mabre Freude, hat die großte Freude, hat eine unfterbliche Freude. Denn feine Freu: de ift Gott felber. Gott ift feine Freude - benn er hat Freude an der Wahrheit, und Gott ift ihm Die Wahrheit aller Wahrheiten : darum ift Gott mahr= haftig, feine Freude. Er hat Freude an ber Schons heit, und Gott ift ihm die Schonheit aller Schonheiten: darum ift Gott mahrhaftig, feine Freude. Er hat Freude an der Liebe, und Gott ift ihm die Liebe felber, und die Quelle aller Liebe : darum ift Gott mahrhaftig, feine Freude. Er hat Freude an dem Leben und haßt den Tod, und Gott ift ihm

das ewige Leben, das Leben alles Lebens: darum ist Gott mahrhaftig, seine Freude.

Wo Gott regiert, da ift Freude an Cott.

3

11

Alle eure Freuden, ihr Lieben, wenn sie nicht mit der Freude an Gott Hand in Hand gehen, sind kurz, leben nicht so lange, wie jene Fliegen, die einen Tag leben, sind Freuden des Augenblickes; sind unlauter, führen Leiden, Nachwehen mit sich; sind lügen haft, täuschen euch, blenden euch; sind morderisch, tödten euer besseres Leben.

Ganz anders die Freude an Gott, da, wo Gott regiert. Sie ist eine bleibende, eine lautere, eine wahrhaftige; eine lebendige, und zu allem Guten belebende Freude. Wer die Freuz de sinden will, muß sie da suchen, wo Gott rezgiert. Die andern sind nur Schatten=Freuden.

So frage dich denn, Lieber! wie stehts mit meiner Freude? ist sie bleibend, ist sie lauter, ist sie wahrhaftig, ist sie Freude an Gott, oder wenig= stens im guten Einverständnisse mit der Freude an Gott?

Damit wir uns aber noch weniger täuschen sollten, indem wir unsre Tugend, unsre innere Rushe, unsre Freude untersuchen, setzt Paulus zu den Worten: Gottes Reich ist Gerechtigkeit, Friede, Freude — noch das bedeutende Wort hinzu: im heiligen Geiste. Eure Gerechtigkeit muß seyn die Frucht des heiligen Geistes; euer Friede muß seyn die Frucht des heiligen Geistes; eure Freude muß seyn die Frucht des heiligen Geistes.

Lige mit schnellem Wurse über Bord warsen, auch mit dem heiligen Geiste einen kurzen, sehr unheilisgen Prozeß gemacht; sie glaubten: die Mensch en können selber ihr heiliger Geist senn, das im Grunde so falsch ist, als wenn sie sagten: der Mensch könne sein Getbst=Schöpfer, der Mensch könne sein Gott senn. Treu senn dem Lichte, das unsre Vernunft erleuchtet, das können wir: aber das heilige Licht sind wir nicht selber, können es nicht selber son, können es nicht selber senn, können es nicht selber senn beiligen Feuer, das heilige Feuer sind wir nicht selber, könzen es nicht selber senn, können es nicht selber senn, können es nicht selber senn, können es nicht selber

anzünden. Treu seyn den Anregungen des gotts lichen ewigen Lebens, die unsern Willen beflügeln, können wir: aber das göttliche, ewige Leben sind wir nicht selber, können es nicht selber seyn, köns nen es uns nicht selber geben,

is outstand a suggest to be and red a supplied to

es . Telns Chriffus, ber fein to bton

Und bies, meine Lieben! ift bas große Ge= beimnig, ju beffen gener in der gangen chriftlis den Rirche fich alle Gemuther, Die noch nicht undriftlich geworden find, mit allem Ernfte anschicken. Wir fenern noch in Diefer Woche die Geburt Desjenigen, der aus dem Simmel gekommen ift, ber, wie Paulus fagt, die gottliche Geffalt ausgeleert, und sich in Menschengestalt gekleidt bat; er, ber Der Eingeborne Sohn Gottes in menschlicher Gestalt ift, wie ihn Johannes nennt. Wir fepern die Geburt desjenigen, der sich fur die Menschheit in ben Tod hingegeben, um fie von Finfterniß, Gun= de, Unfriede, Tod zu erlösen, der durch den Tod in seine Herrlichkeit eingegangen - von da aus den beiligen Geift, über feine Junger ausgegoffen hat, und noch ansgießt den heiligen Geift in alle Gemuther, die fich glaubend und trauend, ihm aufthun - den heiligen Geift, der in jedem mah=

ren Christen, als in seinem Tempel wohnet, und da, wo er wohnet das Reich der Gerechtigkeit, des Friedens und der Freude gründet, halt und erweitert.

Wir feyern die Geburt unsers Herrn und Heilandes, Jesus Christus, der kein todter Christus, der kein bloßer Wort = Christus ist, sondern der lebendige Heiland der Menschen, den die Christen anbeten, dem sie leben, dem sie sterben, durch den sie die sichtbare Welt überwinden, und die ewige erobern, Amen.

#### Bierte Rede.

10

t, lt

D

r

n

Mochmal: was ist ber wichtige Maßstab zur Prufung, ob das Reich Gottes in uns sen.

Frucht des Geiftes ift: Liebe, Freude, Friede, Gelindige feit, Freundlichkeit, Gute, Treue, Milde, Mäßigkeit.

Gal. V. 22.

Es ist eine alte, menschliche feine Gitte, daß in Dorfern und Stadten, in Familien und auf offent= lichen Straffen am Menjahrstage einer dem andern Gluck munschet, und man fann wohl fagen: wie der Mann, fo ift auch fein Bunfch. Wo Liebe im Bergen, ba ift Wahheit im Munbe, Ginn und Geift in jedem Wunsche. Wo aber Citelkeit im Bergen wohnt, da find die Dunsche des Menschen so eitel, so luftig, so nichtig, wie er felber. Wo noch alter, reinchriftlicher Ginn herrschet, da zeigt er sich auch in dem Wunsche. Der Christ fann seinem Nachbar wohl nichts bef= feres wunschen, als den neuen, den himmli= fchen Geift Chrifti, und unvergeflich ift mir in der hinsicht der Wunsch eines frommen Land= mannes in einem lieben Lande, wo fich noch viel Einfalt und Redlichkeit erhalten hat. Der Treffs liche sagte am Neujahrstage zu seinem Nachbar: "Gott gebe dir Christum ins Herz, und eisnen Riegel bavor," d. h. Gott schenke dir den Geist Christi, und damit nichts ihn dir aus dem Herzen stehlen konne, eine starke himms lische Wache dazu.

Diesen Geist wünschte ich wohl auch mir und meinen Zuhörern in der letzten Rede, als ich sagte: "Das Reich Gottes ist Gerechtigkeit, Friede, und Freude im heiligen Geiste."

Was Paulus in jener Stelle (im Briefe an die Romer XIV. 17) in dren Worte zusammenkaßte: das Reich Gottes ist Gerechtigkeit, ist Freude, ist Friede im heiligen Geiste, das dehnte er in dem Briefe an den Galater in neun Früchte des Geisstes aus: "Frucht des Geistes ist Liebe, Freus de, Friede, Gelindigkeit, Freundlichkeit, Güte, Milde, Mässigkeit. Denn das Reich Gottes ist offenbar da, wo Gott regiert; Gott regiert offenbar da, wo Gott regiert; Gott regiert; der Geist Gottes reziert offenbar da, wo seine Früchte sind. Und eben diese Früchte des Geistes sind es, die das Reich Gottes

F

i=

ľ

r

15

in uns von seiner lieblichsten, schönsten Seis ,
te darstellen. Und diese schönste, lieblichste Seite
des göttlichen Reiches will ich heute meinen Zuhös
rern etwas näher vor ihre Augen rücken, um ihnen
die Prüfung zu erleichtern, ob das Reich Gottes in
ihrem Innern sey.

安

Wo Gott regiert, da ift Liebe, Freude, Friede.

Es giebt Menschen genng, die die Tugend nicht kennen, und sie deshalb als etwas sauers topsisches, sinskeres, peinliches abmalen sich und andern. Aber das sind die rechten Maler nicht — wer sie, die Tugend in sich hat, der weiß es anders; wer das Reich Gottes in sich hat, der hat Liebe, Freude, Friede:

Liebe zu Gott, Freude an Gott, Friede in Gott.

Sein Innerstes ist nicht mehr auf der Erde das heim, wo die Menschen einander hassen, einander Thränen auspressen, einander in blinder Zwietracht, verfolgen; sein Innerstes ist ben Gott daheim.

Thu

Ihm hängt es in stiller Liebe an, an Ihm hat es lauter Freude, in Ihm sindet es den ewis gen Frieden, den die Menschen nicht überall geben konnten, wenn sie wollten, und was sie davon geben konnten, oft nicht geben wollten.

Liebe, Freude, Friede ift Die erfte Frucht bes neuen himmlischen Geiftes. Denn, fobald ber Mensch in und durch Christus feinen Gott gefuns den hat, fo hat er Liebe, Frende, Friede gefunden. Wie follte er auch die ewige Liebe nicht lie: ben? Und bas ift fein Gott. Wie follte er an ber ewigen Schönheit nicht Freude haben? Und bas -ift fein Gott. Die follte er in bem Mittelpuncte aller Rube, aller Geligkeit nicht Friede finden? Und bas ift fein Gott. Gott ift ja bas ewige. Leben felber, und dies ewige Leben ift nichts als lauter Liebe, lauter Freude, lauter Friede. Wer alfo feinen Gott gefunden hat, wer fich gang an Ihn ergeben hat, der muß auch Liebe, Freude, Friede - in fich haben. Denn der Geift Gots tes spricht in fein Berg Tag und Racht: ,Gott ift dein Bater: Die Ewigfeit dein Baterland: Gines mit Ihm in Liebe, in Freude, in Friede werden, fenn, bleiben - ift beine gange Beftimmung." Und, wie follte ber Chrift, ber die Triebe

Triebe des Fleisches gebändiget, und dem Geiste Gottes unterworfen hat, diese Stimme in sich ver= nehmen konnen, und nicht Liebe, Freude, Friede in sich haben?

Der Geist Gottes spricht in die Seele, die sich an Gott und seinen Willen ergeben hat, Tag und Nacht das große Wort: "Gottes Kind dist du, und Gottes Erbe wirst du wer= den." Wie sollte nun der Mensch, der die Triesbe des Fleisches gebändiget, und dem Geiste Got= tes unterworsen hat, diese Stimme in sich vernehsmen können, und nicht Liebe, Freude, Friede in sich haben? Wo er steht, da ist sein Gott, denn Er wohnt in ihm, wirket in ihm: und er, der Mensch, sollte nicht Liebe, Freude, Friede in sich haben? Er hat den Geist Gottes in sich, und sollte nicht die erste Frucht dieses Geistes in sich haben?

Aber da liegt der Knote: Paulus sagt bes
stimmt, und mit ihm alle Weisheit: Frucht des
Geistes ist Liebe, Freude, Friede, Frucht des
Geistes, nicht des Fleisches. Nun suchen wohl
die meisten Meuschen ihren Gott entweder in Uep=
pigkeit des Lebens, im tollen Jagen nach
rauschenden Vergnügungen, oder im rastlosen

t

e

e

Rennen nach zeitlichem Gut, ober in dem blinden Haschen nach dem Traumbilde der eiteln Menschenehre, oder in dem falschen Zauber der Wissenschaft, sondern wahre Unwissenheit mit dem Anstriche der Wissenschaft sie, sondern wahre Unwissenheit mit dem Anstriche der Wissenschaft ist, und ben all dem Treiben, das anstatt Liesbe, Freude, Friede zu geben, alle Ueberbleibsel von Liebe, Freude, Friede tödten müßte, wenn sie noch nicht dahin wären, wollen sie Liebe, Freude, Friezde haben. Sie leben ohne Gott, und wollen göttzliche Freude genießen; sie dienen bloß den Lüsten des Fleisches, und wollen Früchte des göttlichen Geizstes sammeln; sie säen lauter Tod aus, und wollen ewiges Leben ärnten.

Liebe zu Gott, Freude an Gott, Friede in Gott ist das ewige Leben; nun die meisten Mensschen lieben nur sich, haben ihre Freude nur an dem Vergänglichen, suchen ihren Frieden nur da, wo alles wechselt, wo nichts besteht, wo alles ans ders und anders ist und wird: wie sollten sie in der Zeitlichkeit das Ewige, im Tode das Leben, da wo nur Zeit und Tod herrschen, das ewige Lesben sinden können? Wie sollten sie Früchte des himmlischen Geistes einschneiden, da sie ohne himm:

lischen

lischen Geist, in lanter irdischen Sorgen und Eins bildungen verstrickt — nichts als Irdisches pflanzen?

111

n

er

11

1:

25

it

的二

:

n

Mo Gott regfert, ba ift Gelindigkeit, Freundlichkeit, Gute.

Wer Liebe in sich hat, der ist auch gelins de gegen jeden Menschen; wer Liebe und Freude in sich hat, ist freundlich gegen andere; wer Liebe, Freude und Friede in sich hat, ist gütig gegen alle.

Gelindigkeit, Freundlichkeit, Gutigkeit, sagt Paulus, ist eine Frucht des Geistes. Wer den Geist Christi in sich hat, der hat sein Zorn ken er gebändiget, hat sein storisches, murrisches, ungez duldiges Wesen unter das Joch gebracht, hat den Gram, den Haß, die Vitterkeit, die Holle in sich zerstöret; er wird aso nicht anders als gez linde, freundlich, gütig senn — gegen anz dere.

Er hat in sich die Liebe zu Gott und findet in jedem Menschen das Bild seines Gottes (wenn auch auch noch so sehr entstellt): wie sollte er nun ans ders als gelinde, freundlich, gutig senn konnen gegen den, in dem er Gottes Bild erblickt?

Er hat Friede in Gott, und findet in jedem Menschen das Bild seines Gottes (wenn auch noch so sehr entstellt): wie sollte er nun anders als gestinde, freundlich, guitg senn können gegen den, in dem er Gottes Bild erblickt? Wie sollte er Liebe haben, und hassen können, Freude has ben, und unfreundlich senn können, Friede haben, und wehthun können?

Sein Gott ist lauter Liebe, Freude, Friede. Er macht ihn also auch reich an Liebe, Freude, Friede, also eben deswegen gelinde, freund: lich, gutig.

Wer Gottes Geift hat, ift gesinnt wie Gott, sagt derselbe Paulus.

Gelindigkeit, Freundlichkeit, Gute, ist also eine Frucht des Geistes.

Die große Welt ist auch hierin eine große Thorin: sie prediget ihren Kindern Gelindigkeit, Freundlichkeit, Gute, und thut wohl daran. Aber 1:

11

2

m

d)

6:

11

er

15

e.

e,

0:

e

e

er

sie will diese schönen Früchte, die nur am Baume der Liebe zu Gott, der Freude an Gott, des Friedens in Gott, wachsen können, diese Früchte will sie von der Dornhecke der Eigenlies be, von dem Distelkopfe der Sebstsucht abpstücken, und daran thut sie sehr übel. Wenn die Eigenliebe sich gelinde, freundlich, gütig, zeigt, so sucht sie ihren Vortheil, und ihre Gelins digkeit, Freundlichkeit, Güte, wird nur zu oft ein Netz, mich und dich zu fangen.

Diese Gelindigkeit, Freundlichkeit, Gute ist also nur ein Firniß, nur eine Larve der Liebe, keine Frucht des Geistes, ist eine Frucht des Fleisches.

Diese Gelindigkeit, Freundlichkeit, Gute ist überdem von so kurzer Daner, als ungesund ihr Boden ist. Es giebt krankhafte Menschen, die ihre Gesichtsfarbe in einer Stunde siebenmal ändern... So giebt es gelinde, freundliche, gütige Gesichter, die sich in einem Tage siebzigmal ändern, denn ihre Gelindigkeit, Freundlichkeit, Güte ist entwezder nur Frucht der Natur, des Temperaments, oder eine kranke Frucht der giftigen Eigenliebe. —

Wo Gott regiert im Herzen des Menschen, da ist Treue, Milde, Mäßigkeit in allem. — Treue: kein Reitz, keine Drohung kann ihn versmögen sein Wort zu brechen. Er hat seinem Gott gelobet, was er den Menschen verssprochen hat.

Er ist tren wie Gott. Sein Ja ist ein Eids
schwur, sein Nein gilt mehr als Siegel und Brief;
er ist zu verläßig wie Gottes Wort: wer auf
ihn baut, wird nicht zu Schauden.

Gott ist in seinem Herzen, die Wahrheit in seinem Munde, die Treue in seinem Leben. Schwach als Mensch, ist er stark durch seinen Gott. So sest sein Glaube an Gott, so unwanzbelbar ist seine Treue gegen die Menschen. Wie er gelinde gegen alle, so ist er besonders milde gegen die, welche ihn beleidigen, drücken, verfolzgen. Keine Lästerung, kein Unrecht kann ihn bezwegen, daß er wieder lästere, daß er Unrecht mit Unrecht vergelte. Gott spricht er, Gott, den ich liebe, an dem ich Freude habe, in dem ich Frieden habe, Gott ist Richter, Gott ist der hochste Sachwalter aller guten Sache: dem sep auch die meine anheimgestellt! In dieser seiner

Milbe kann er nicht nur mit Christus schweigen, wenn sie lästern; er kann anch mit Christus seg= nen, die ihn schlugen, mit Christus beten, für die, die ihn krenzigten, mit Christus wohlthun denen, die ihm übelthun.

Maßigfeit in allem:

17

Wer Gott im Herzen hat, der hat das rechte Maß, den rechten Maßstab in allen seis nen Handlungen; nicht nur halt er das rechte Maß in Speis und Trank, nicht nur ist ihm heilig das heilige Gebot der Reuschheit, — er halt das rechte Maß in allen Bewegungen des innern und äußern Lebens. Er zügelt seine Furcht und Hoffzung; er wiegt seine Worte, er ord net seine Geberden. Wie sein Gott alles nach Zahl, Maß Gewicht — weise geordnet hat, so wird

das rechte Daß,

das rechte Gewicht in seinem gans
zen Leben offenbar.

Mo Gott regiert, da ist Treue, da ist Milde, da ist Mäßigkeit in allem. Gottes Reich in uns. 4 Das Das ist das Reich Gottes, nach dem uns Christus zuerst trachten lehrte, und ich darf kühn sagen:

Wer etwas hoheres, besseres, schoneres, seliz geres weiß, der nenne es uns; wer aber nichts hoheres, besseres, schoneres, seligeres weiß, der lasse es seine erste Angelegenheit seyn, nach diesem Reiche Gottes zu trachten; der frage sich selbst vor dem Auge der Wahrheit, ob dies Reich schon in ihm sen; der bete mit Christus, und mit uns allen:

Bater! dieses dein Reich komme zu uns allen, Amen.

#### Fünfte Rede.

Von dem drenfachen Abgrunde des Bofen, den der demuthige Forscher in sich entdecket.

Suchet querft bas Reich Gottes.

Math. VI. 33.

Was das Reich Gottes in uns sen, daß es Gestechtigkeit, Friede, Freude, oder was eines ist, daß es eine gottliche Frucht des Geistes, daß es Liebe, Freude, Friede, Gelindigsteit, Freundlichkeit, Gute, Treue, Milde, Mäßigkeit sen, oder was Eines ist, daß es die wahre, die einzige Beisheit des Menschen sen... dies ist Ihnen, M. L. und mir klar genug geworz den. Nun kommt es allein noch darauf an, daß wir dieses Reich Gottes, das die Frucht des Geisstes, das die Weisheit des Menschen, das das Kostslicher alles Köstlichen ist, mit aller Treue such en, und im Suchen beharrend, endlich auch finden.

Suchet das Reich Gottes zuerst, spricht Christus. Suchet, spricht er, und ihr werdet finden.

gene, unermüdliche Blick in sein Gewissen, in sein Hern, der steiß nach forz schet, was ihn im geheimsten Grunde treibe, und steiß erforschet, daß es nicht Gotres Reich sen, was ihn treibe, daß es Nugenlust, oder Fleizsches lust, oder Lebenshoffart, oder dieses alz les zugleich sen, was ihn treibe.

Wer mit Demuth das Reich Gottes suchet, der erforscht mit aller Schärfe des Blickes nicht etz wa nur, was er gethan habe und thue, was er interlassen habe und unterlasse, sondern auch, was die Seele seines Thuns, was die Triebfeder seiz nes Unterlassens sey. Wer mit Demuth das Reich Gottes suchet, der spricht sich selbst nicht heilig, und läßt sich nicht heilig sprechen von andern, die ihn noch weniger kennen, als sich selbst. Er sieht steis mit festem, durchdringendem Blicke in sein Insnerstes, und sieht überall die Eigenliebe, die seine kalschen Tugenden so durch und durch beslecket, wie sie seine Laster so künstlich beschönigt.

Wer mit Demuth das Reich Gottes suchet, der siehet nicht nur die Gebrechlichkeit in seinen guten Vorsähen, nicht nur die Unlauterkeit in seinen guten Handlungen, sondern auch die Bossheit

heit in seinen geheimen Anschlägen, die ihm die Hoffart eingiebt, die der Haß des Bessern aus= führt, und die eine höllische Schadenfreude da, wo die Ausführung gelingt, begleitet.

Wer mit Demuth, das Reich Gottes suchet, der deckt den einmal aufgedeckten Abgrund des Bosen nicht mit sechs und sechzig Hüllen, die die Eigenliebe zu weben pflegt, wieder zu, sondern halt den Abgrund des Bosen, der in ihm ist, offen, verweilet mit seinem Blicke auf ihm, dringt mit seinem Blicke immer tiefer ein, bis er alle die unzendlichen Tiefen seines Elendes, bis er die unglaubliche Falschheit seiner Tugend, bis er die unaussprechliche Ungerechtigkeit seiner Gezrechtigkeit, bis er die Hölle in seinem Allerinnerzsten ergründet hat.

Wer also mit Demuth das Reich Gottes sur chet, der ergründet den Abgrund des Bosen in sich, und bekennet, was er ergründet hat, und läßt sich die Selbstsucht, (denn sie ist der Abgrund des Bosen selber), nie wieder verführen, den Abgrund des Bosen vor sich selber zu verbergen, oder ihn mit der Allgewalt der Natur, oder mit der Schwacht heit des Menschen, oder mit der Größe der Verzssuchung zu entschuldigen.

Das ist Demuth dessen, der das Reich Gottes suchet: sie erkennt und bekennt vor sich und vor Sott, was sie ergründet hat, den Abgrund des Bosen in sich...

Dieser Abgrund des Bbsen im Menschen list wahrhaftig, ein Abgrund, und ist bbse, und ist falsch. Es ist ein Abgrund, weil der Mensch, der Gottes Reich erst suchet, gleichsam wie in einem Bergwerke, je tiefer er gräbt, immer mehr Metall der Sünde antrifft.

Der Abgrund ist bose, denn alle Sünde bes steht darin, daß wir Gottes vergessen, nur uns selber suchen, und unsere Lust, unsern Nutzen, unsere Shre zu unserm Gott machen. Dieser Abgott ist also die Selbstsucht des Gottesvergessenen — also bose.

Dieser Abgrund ist nicht nur bose, ist auch falsch, denn die Selbstsucht verbirgt sich vor dem Blicke des Menschen, kleidet sich heuchlerisch in Menschenliebe, verhüllet sich in den gleissenden Schein der Demuth. Demnach ist es eine höchst wichtige, und für den Menschen, der das Reich Gottes erst suchen soll, allerwichtigste Wahrheit, die:
"In jedem Bosen, also auch in mir ist ein boser,

falscher Grund — ein Abgrund der Selbstsucht. Und, was dich immer von Ergründung dieses Absgrundes bald weg = lockt, bald weg = schreckt, bald weg = reisset, ist Thorheit, und wäre es selbst die ansgebliche Erforschung der Wahrheit." Und gerade darin besteht die Demuth, daß sie sich nichts weg-locken, nichts wegschrecken, nichts wegreissen läßt — von Ergründung des falschen, bosen Grundes in ihrem eigenen Gebiete.

非 特

Jest bin ich im Stande, noch bestimmter und deutlicher den schauerlichen Reichthum anzugeben, den die Demuth in diesem Abgrunde des Bosen entbecket.

Wer das Reich Gottes noch nicht in sich hat und demuthig in sich forschet, der entdecket in sich, in seinem vorigen Leben, erstens: eine jam= merliche Blindheit des Geistes, und zwar eine vielfache Blindheit. Der Bose ist blind denn er erkennt nicht, er sieht nicht Gott-und das Gesetz Gottes, das doch überall geschries ben sieht; ist jämmerlich blind, denn er sers kennt nicht, er sieht nicht sich, und seine Selbst:

fucht, die sich zu Gott macht, und ihr Eigenswollen zu Gottes Gesetze stempelt; ist jammers lich blind, denn er kennt nicht, er sieht nicht seine Günde, und den Abgrund der Sünde; ist jammerlich blind, denn er erkennt nicht, sieht nicht die Hölle, die in ihm brennt, und einen unauslöschlichen Brennstoff in sich hat; ist jammerlich blind, denn er erkennt nicht, sieht nicht das naheliegende Loos des Bosen in dem Schoße der Ewigkeit, denn aus jener Hölle, die er in sich trägt, entwickelt sich, ben seinem Tode, die allgewaltige Hölle, von der Christus sagt: sie werden in das ewige Feuer eingehen.

Wer das Reich Gottes nicht in sich hat, und demuthig in sich forschet, der entdecket in sich in seinem vorigen Leben:

Zwentens noch etwas schlimmeres, als jene vielfache Blindheit; er entdecket in sich auch eine drenfache schreckliche Falschheit, die sein Gericht nur vergrößern, die sein Verdammungszurtheil nur verschlimmern kann.

Der bose Mensch ist falsch, denn er bestrügt sich selber, nennt seine Blindheit, da wo

selbstsucht, da wo sie sich entblößet, feine Les bensart; seine lichtscheue Thorheit, da wo sie ihre Klauen sichtbar hervorstreckt, Aufklärung; seinen Stolz, da wo er sich deutlich verrathen hat, Gerechtigkeit, die er sich selber schuldig ist, Selbstständigkeit, die er nicht aufgeben darf.

Der bose Mensch ist falsch, denn er bestrügt andere, indem er heuchelt — eine Liebe, die er nicht im Herzen hat; indem er vorspiegelt eine Demuth, die er nicht im Herzen hat; indem er aushängt einen Gemeingeist, den er nicht im Herzen hat; indem Gerzen hat; indem er zur Schau trägt eine Parsteylosigkeit, die er nicht im Herzen hat; ins dem er wie auf einem Theater darstellt — eine tiese Erkenntniß der Wahrheit, die ihm fremde ist.

Der bose Mensch ist falsch, denn nicht zufrieden, sich und andere betrogen zu haben, würz de er selbst seinen Gott betrügen, wenn er konnte; denn im Gebete, wenn er doch noch betet, sucht er seine Zugend hervor, und versteckt seine wahre Gestalt vor Gott, wie Adam sich vor Gott versbarg.

fir nicht bar mits todhain, baf ab juvich ger

Wer das Reich Gottes noch nicht in sich hat, und demuthig in sich forschet, der entdecket in sich in seinem vergangenen Leben

Drittens: neben jener vielfachen Blind: heit des Geistes, neben dieser drenfachen Falschheit des Herzens noch eine Schauer = weckende Leichtsinnigkeit, Sorglosigkeit in Hinsicht auf seine ewigen Angelegenheiten, die am Ranz de des Verderbens stehend — die nächste Gefahr nicht sieht, den nahen Untergang nicht einmal ahnet, mit der Schlange spielt, da wo sie ihn tödlich verwundet.

Das ist Demuth des Suchenden. Sie fors schet, bis sie ents deckt in sich, und auf secket in sich — den Abgrund des Bosen, den Abgrund der Eisgenliebe, der selbst wieder drenfach ist,

ein Abgrund der Blindheit, ein Abgrund der Falschheit, ein Abgrund der Leichtsinnigkeit.

Wer diese tiefe Selbsterkenntniß hat, der wird wissen, daß ich eher zu wenig gesagt habe; wer sie nicht hat, wird wähnen, daß ich zuviel ges

sagt habe. Unbekummert jest um alles Urtheil, sage ich nur noch: Wohl dem, der diese Selbsterkentniß hat, diese Demuh hat; denn entweder hat er in das Reich Gottes schon eingedrungen, oder er steht am Puncte es zu eros bern.

Gott! Dein Reich komme! Schweigen und Anbeten ist meine, anbeten, und in sich forschen unser aller, uns fromm gut und selig machen, deine Sache.

## Gedste Rede.

Die Demuth von ihrer lieblichen Seite.

Suchet bas Reich Gottes.

Math. VI. 23.

Wer das Reich Gottes finden will, muß es mit aller Treue suchen:

Wer mit aller Treue suchet, suchet vorerst mit Demuth:

Wer mit Demuth suchet, entdecket in sich — nicht das Reich Gottes, das er noch nicht hat, sondern das Reich der Eigenliebe, der Selbste sucht:

Wer das Reich der Selbstsucht in sich durch= suchet, entdecket in sich einen Abgrund des Bos sen:

Wer in sich den Abgrund des Bbsen durch= forschet, entdecket in sich eine mannigfaltige Blind: heit der Geistes, eine drenfache Falschheit des Herzens, und eine schauer = weckende Sorg: losigkeit des Geistes und des Herzens in Hin= sicht auf die ewigen Angelegenheiten des Menschen. Das war der so klare, als fürchterliche Inhalt meiner letzten Rede.

Auch das redlichste Herz mußte vor sich sels
ber erschrecken, wenn es die Demuth von dieser
Seite betrachtete. Und doch ist diese Lehre so wahr,
als klar, so von selbst einleuchtend als schauserlich. Und gerade diese Wahrheit, die den Mensschen so klein machet, sie ist es, die ihn wahrhaft
groß macht; gerade diese Wahrheit, die den
Menschen so tief erniedriget, sie ist es, die ihn ers
hohet. Und gerade diese Wahrheit, die den Mensschen in seiner Bloße darstellt, den Abgrund der
Blindheit, der Falschheit, der Sorglosiskeit in ihm
aufdecket, gerade sie ist es, die ihn schon, die ihn
herrlich macht — gerade davon geht das Heil
des Menschen aus.

Um nun dies, welches lieblicher zu horen ist, und zugleich eben so gewiß wahr ist als das jungsigesagte, lichthell darzustellen, werde ich die Demuth von der andern Seite betrachten mussen, insoferne sie nicht bloß ein Blick in das Verderben des Menschen hinein, sondern insofern sie ist — ein Blick zu Gott auf, insofern sie nicht bloß in dem Innern des Menschen forschet, sontern

And acht wird, und in Andacht sich auflöset. Da wird es sich von selbst ergeben, daß Demuth keine finstere, kopkhängende, sauersehende, peinliche Gemüthöstimmung, sondern eine freundliche, liebliche Tugend ist, die den Menschen helle, rein, stark, groß, liebenswerth macht.

Horen sie mir mit Freude zu, indem ich von dem rede, was wahre Freude erzeuget.

Wer in sich den Abgrund des Bosen, und vorserft die Blindheit des Geistes erforschet hat, wird bald auch inne werden, daß ihn die Blindheit nie zur ganzen Erkenntniß seiner selbst kommen lasse, daß ihm die Eigenliebe immer eine bessere Seelensgestalt vorspiegle, wenn er die schlechtere (die wahre) sehen will. Gedrungen von seinem Unvermögen, diese Blindheit des Geistes, aus und durch sich, zu heilen, wird er also mit David, mit allen Gottsseligen, und allen denen, dies wenigstens auf dem Wege zur Gottseligkeit muthig fortschreiten, zu Gott aufrusen: Gott! du, das allsehende Auge der Ewigskeit, du, das Licht, das alle Nacht erleuchtet, gieb mir erleuchtetet Augen des Berstandes,

Sesetz — und meine Sünde! Die Demuth wird also Gebet, wird ein mächtiger, Himmel, durche bringender Schrey des Gemüthes zu dem, der der Alleingute, und allein das Licht, und allein der Allsehende ist: Zeige mich mir, wie ich bin: erlöse mich von der Blindheit des Geisstes...

Und, weil dieses Gebet Erhörung sinden muß — denn es ist aus Gott, und hat die Erhörung ichon ben sich: so bekommt der Demuthige helle Gemuths: Nugen, er sieht, wo er vorher nicht sah; er durchsieht jest die geheimsten Stätten der Eigenliebe; er durchblicket die feinsten Falten der Eitelkeit. Die ewige Weisheit steht ihm ben, halt ihm die Fackel, und das göttliche Licht erleuchtet den ganzen Abgrund seiner Neigungen und Triebses dern, und da wird sein Auge helle und klat, und er ist nun auf der ersten Stuse der wahren Ausstlärung \*); er sindet in sich die Finsterniß, die

<sup>\*)</sup> Wer nicht von bieser untersten Stuse der Aufklarung ausgeht; und sich wie durch einen Sprung zu den hohern Stusen der Welt- Natur- Menschen = Gotteskenntniß erschwingen will, mag wohl mit der Finsterniß aufklaren wollen, aber er wird nie mit dem Lichte erleuchten können.

Gottes Reich in uns.

Sünde, den Tod, die Hölle — die er vorher nicht sab.

Wer in sich die Falschheit des Herzens ers
forschet hat, wird bald inne werden, daß ihn diese Falschheit des Herzens zur wahren Tugend nie koms
men lasse, indem er, geschickt sich und andere zu bes
trügen, immer die Larve der Tugend für die Tugend
halten wird. Durchdrungen von seinem Unvermds
gen, diese Falschheit des Herzens, aus und durch
sich zu heilen, wird er also mit David, mit allen
Gottseligen, und mit allen, die wenigstens auf dem
Wege zur Gottseligkeit muthig fortlausen, zu Gott
aufrusen:

D, du, das heiligste Wesen, du, die lauterste Lauterkeit, in dem kein Schatten der Sündeist! Gieb mir ein aufrichtiges Herz, daß ich hasse alle krumme Wege, und gerade und aufzrichtig wandle vor Dir! Die Demuth wird also Gebet, wird ein mächtiger, Himmel zurchzdringender Schren des Gemüthes zu dem, der das reinste Wesen ist, und nur Reines lieben kann: Erlose mich von aller Falschheit des Herzens; laß mich die tückische Eigensliebe in mir erkennen, bekämpfen, bez

siegen; gieb mir einen geraden, reinen Sinn, der allein bir wohlgefallen kann!

Und, weil dies Gebet Erhörung finden muß
— denn es ist aus Gott, und hat die Erhörung
schon ben sich: so bekommt der Demuthige mit den
hellen Gemuths = Augen nach und nach auch ein
aufrichtiges, gerades Herz; er nimmt wahr
in sich jeden Rest der alten Heuchelen, und jeden
Auslug einer neuen, und wehret sich dagegen wie
ein Held; will durchans nicht besser scheinen als
er ist, wandelt aufrecht vor Gott, dem Reinsten,
wandelt gerade vor dem Heiligsten... wandelt ges
rade, aufrecht — auch vor Menschen, schmeichelt
Niemanden, und nimmt keine Schmeichelen an,
sucht nicht Lob und fürchtet den Tadel nicht.

Wer in sich die Sorglosigkeit des Geisstes und Herzens, in Hinsicht auf das ewige Heil, die viel zu schonend bezeichnet ist, eigentlich volle ständige Gleich gültigkeit in Hinsicht auf Wahrscheit, Tugend, Seligkeit heisen sollte, erforschet hat, wird bald inne werden, daß diese Sorglosigkeit, dies se Gleichgültigkeit ihn nie zum ernsten Handanslegen an das große Werk der Besserung kommen lassen, daß sie ihn vielmehr wieder in die Gegend des

Leichtsinnes, der Gottesvergessenheit zurückwerfen werde. Durchdrungen von seinem Unvermögen, diese Gorglosigkeiet, die Gleichgültigkeit des Geistes und Herzens, aus und durch sich, zu heilen, wird er also mit David, mit allen Gottseligen, und mit allen, die wenigstens den Weg der Gottseligkeit schon betreten haben, zu Gott aufrnfen:

Du, Die ewige, unbestechliche Gerechtigkeit! Lag bie Furcht beines heiligen Ramens einen machtigen Zaun werden um mein Serg, daß es nicht wieder bon bem Leichtfinne er= griffen, nicht wieder von den Lodungen der Zeit überwaltiget, nicht wieder durch die Reige ber Ginns lichkeit von dir getrennt werde. Die Demuth wird also Gebet, wird ein machtiger, Simmel = burchdrin= gender Schren des Gemuthes zu bem Beiligen, der alle Ungerechtigkeit haffet, zu dem Allmachtigen, ber alle Gebrechen des Geiftes und des Bergens beis let: "Erlose mich von allem Leichtfinne, von als ler Saumseligkeit, von aller Geiftestragheit, von aller Gefühllofigkeit in Sinficht auf Die gottlichen, ewigen Dinge; bewaffne mich mit dem heiligen Ernfte; umgarte mich mit bem Schwerte bes beis ligen Wortes, daß ich zurückschlagen moge - alle Angriffe der Gunde!" Und, weil dies Gebet Er-

hörung finden muß — benn es ift aus Gott, und hat die Erhörung schon ben sich: so bekommt ber Demuthige mit den hellen Angen bes Gemuthes, mit der Aufrichtigkeit des Bergens ben beiligen Ernft, den feine Frende gur Ausgelaffenheit, den fein Benfpiel, fein Anlag zur Bucht = und Bugello: figfeit, den fein Glud und fein Unglud gur Gottes= vergeffenheit umwenden fann. Cobald alfo die Demuth Gebet, Andacht, Umgang mit Gott, Religion, wird (benn diefe vier Worte fagen im Grunde Gis nes), sobald also die Demuth sich von sich heraus und zu Gott aufwarts fehrt, fobald fie Andacht wird: dann erhalt fie immer mehr Licht, befommt immer hellere Augen; befommt immer mehr Geradheit, Aufrichtigkeit in das Serg, im= mer mehr Ernft, immer mehr Trieb, immer mehr Geiftesftarte, um das Bofe zu befampfen, gu besiegen, zu zernichten.

Die Demuth erscheint uns also, in dieser Darsstellung schon, nicht nur viel größer, erhabener, sons dern auch viel lieblicher, schöner. Und doch ist ihr Lieblichstes, Schönstes, noch nicht genannt. Was ist denn das?

11.03

Der Demuthige, ber das Unvermogen fühlt, fein Gelbsterlofer zu werden, die Gunde fich felbst ju vergeben, fein Gelbstichopfer gum ewigen Leben gu werden, begnugt fich nicht mit bem, mas ihm gegeben ward, sondern sieht es nur als Pfand deffen an, mas noch kommen foll, wird im fteten Aufblide zu Gott fuhn, und ruft im Simmel: durch: bringenden Schren bes Glaubens zu Gott - in Chriftus geo Fenbart, ruft mit allen Propheten des al= ten, und mit allen Aposteln des neuen Bundes: Schaffe, o Gott! in mir ein neues Berg, gieb mir einen neuen Ginn: gieb mir einen neuen, den heiligen Geift: gieb mir deinen Frieden, den Frieden, den die Welt nicht geben und nicht nehmen fann! -

Und, weil dies Gebet Erhörung finden muß, denn es ist aus Gott, und hat die Erhörung schon ben sich: so bekommt der Demuthige, was kein Mensch sich geben kann, was kein Stolzer emspfangen kann, was kein Begriff begreifen, keine Gelehrsamkeit er sinnen, keine Tugend ver dienen kann, den Geist der Liebe, den Borschmack des ewigen Lebens.

Run ist die Unruhe, der Unfriede getilget; nun heißt es ben dem Demuthigen, wie es ben Jos hannes steht: Gott ist die Liebe, und wer in der Liebe bleibt, der bleibt in Gott.

Mun ist die Demuth erst recht groß, recht schon, recht selig.

Und auch die Welt mußte sie lieben, wenn sie sie sabe, sehen konnte.

D, Ihr Lieben! Last uns von Herzen demüsthig seyn, dann haben wir die Wahrheit, die Weisheit, die Schönheit, das ewige Lesben, das Reich Gottes, Gott selber gez funden.

Die Benfuch feller eber auch in Ger

nowand description of a Sale Court

ANDRES SERVER SERVERS

# Siebente Rede.

## Der befte Fund des Lebens.

Den hoffartigen swidersiehet Gott, aber den Demuthigen giebt er Gnade.

Wer vernünftig ist, suchet das Reich Gottes zu=
erst. Wer Gottes Reich sinden will, suchet es
mit aller Treue, er suchet es also mit Demuth.
Die Demuth ist ein scharfer, parteyloser Blick in
sein Innerstes, und da entdecket er — einen Ab:
grund der Blindheit, der Falschheit, der
Gefühllosigkeit.

Die Demuth sieht aber auch zu Gott auf. wird Und acht, und in der Andacht beharrend, sindet sie nach ernstem Ringen das Reich Gottes. Denn der Demuthige bekommt helle Augen, bestommt ein gerades, aufrichtiges Herz, bestommt endlich ein neues Herz — einen neuen Geist.

Bis hieher kam ich in meiner letzten Rede! daß nun aber ein Mensch, der in Demuth und durch

Demuth helle Augen, ein gerades, aufrichtis
ges Herz, ein neues Herz, einen neuen Geist
bekommen hat, wirklich das Beste gesunden hat, was
ein Mensch in diesem Leben sinden kann, soll diese
Rede darstellen, und durch diese Darstellung noch
mehr enthüllen — die Schönheit, die Erhabenheit der verkannten Demuth.

Die forschenden Menschen suchen Wahrheit, die Edlern Tugend, Alle Seligkeit. Nun der Des müthige hat durch Demuth Wahrheit, Tugend, Sesligkeit gefunden. Also hat er das Beste gefunden, was er hienieden sinden kann.

Horen Sie mich, denn ich rede nur, was ich gewiß weiß, und rede von dem, was für alle edle Menschen das Wichtigste ist, und den übstigen das Wichtigste seyn soll.

I.

Die forschenden Menschen suchen Wahrheit: nun der Demuthige hat durch Demuth die rechte Wahrheit gefunden.

Das Wesen aller Demuth besteht darin, daß wir Gott allein, als das Eine unabhangige Wesen,

Wesen, und alles andere, was noch ist, in seiner Abhängigkeit von dem Alleinunabhängigen er= kennen, anerkennen, bekennen in Gesinz nung und Leben.

Der Demüthige hat also nothwendig die reche te Wahrheit gefunden; denn Gott ist ihm in Christus als die ewige Liebe, oder was Eines ist, als die ewige Wahrheit wahrhaftig erschienen, und diese Wahrheit ist

> die rechte Wahrheit, die höchste Wahrheit, die Wahrheit aller Wahrheit.

Er hat in Gott die ewige Wahrheit gefunden. Und, da er, wie vor Gottes Auge, und in dem Lichte Gottes sein Innerstes durchforschet, hat er in sich das Bose gefunden, gefunden die Blinds heit des Geistes, wie sie ist, gefunden die Falschscheit des Herzens, wie sie ist, gefunden die Gestühllosigkeit des Gemüthes in Hinsicht auf die ewigen Angelegenheiten, wie sie ist. Er hat also sich kennen gelernt, wie er ist, hat sich nach der Wahrheit erkannt.

1=

Er ift also zur mahren Erkenntniß Gottes und feiner felbft durchgedrungen. Es ift ihm die Binde von den Augen gefallen; er fab in fich Finfterniß, Gunde, Tod, er fab in Gott Licht, Liebe, Leben. Er hat gefunden, mas die Forscher aller Zeit erforschen wollten, die Babr= heit. Und nicht nur hat er gefunden, er findet taglich mehr. Gein Gott hat ihm immer etwas neues zu enthullen, zu offenbaren von dem ewigen Gute, das Gott ift, und von dem, mas der Mensch ist und senn foll. Der Demuthige ift ein ewiger Schuler, aber nur ber Dahrheit; der Demuthige lernet immer, aber nur das bochfte Gut in Gott, fennen, und wie der Mensch in Ent= fernung von Gott schlechter, in Unnaherung zu Gott beffer werde.

Der Demuthige hat gefunden, und findet tag: lich mehr. Denn, wie er Gott seinen Lehrmeister seyn läßt, wie er im Worte Gottes, wie er in seiz nem Innersten Tag und Nacht forschet: so nimmt er die Wahrheit von jedem Menschen, von jedem Geschöpfe dankbar an. Er geht zu den Ameisen, zu den Bienen in die Schule, und lernt fleissig, vorsichtig seyn: wie sollte er von Menschen, die Einen Beruf mit ihm haben, nicht gern Wahrheit annehmen? Der Demüthige hat die Wahrheit gestunden, und findet täglich mehr; denn er ist genessen von der Erbs Krankheit unsers Geschlechtes, von dem Stolze, der uns die Augen verblendet, daß wir die klare Wahrheit, die vor unsern Blicken liegt, nicht sehen; daß wir sie ben Gott, der Duelle aller Wahrheit, nicht such en; daß wir sie in unserm Innersten, wo sie geschrieben sieht, nicht lesen; daß wir sie von den Menschen, die sie gestunden haben, die sie klar und lebendig darstellen, nicht annehmen wollen.

Und das ist das Gericht der Welt, das ist das Weltgericht, das jest schon, das täglich in aller Welt gehalten wird.

Das ist das Gericht der Welt, sprach Christus, und jeder erleuchtete Christ muß es mit ihm aussprechen, das ist das Gericht der Welt, daß das Licht in die Welt gekom= men ist, und die Menschen die Finsterniß mehr geliebt haben, als das Licht.

Die Menschen haben Augen und sehen nicht, denn der Stolz macht sie blind. Sie wollen sich verherrlichen, und sinden deswegen die Wahrheit nicht, die ihre Herrlichkeit keinem abtreten kann.

Mein,

Nein, M. Th., wer noch nicht mit starker Hand auf seine eigene Brust geschlagen hat, wer immer nur sich ent, und alles andere an = schuldiget, wer nicht vor allem andern, wer uicht aus dem innersten Drange seines Herzens um Erlösung von dem Stolze, von der eigentlichen Blindheit, gebesten hat, der weiß nicht, was die rechte Wahrheit ist, und alle Bücher, und alle Menschen konnen sie ihm nicht geben, denn er ist blind, und weiß es nicht, er ist blind, und hat sich selber mit Blinds heit geschlagen, und weiß es nicht.

Gang anders ber Demuthige :

Er sieng seine Wallfahrt nach der Wahrheit damit an, daß er, in sich blickend, an seine eigne Brust schlug, und zu Gott betete um Erldsung von dem Stolze und von der Blindheit des Geistes, welche die erstgebohrne Tochter des Stolzes ist.

Von dieser Stunde an datirt sich seine Erleuchstung, sein Heil; seine bessere Erkenntniß. Jest geht ihm täglich ein neues Licht auf — über die Menschheit und ihre Bestimmung, über Christus und Evangelium, über Gott und Ewigkeit. Er hat die Eine, die ewige Wahrheit gefunden. Und man kann ohne Uebertreibung sagen: die Demuth

ist die rechte menschliche Wahrheit, denn sie ist die wahrhaftige Erkenntniß Gottes und der Mensschen.

Allwissend ist nur Gott, allwissend kann der Mensch nicht senn; aber durch Demuth bekommt der Mensch einen Ersatz der Allwissenheit. Er erskennt sich, wie er ist, nach der Wahrheit, und von Gott erkennt er so viel, als ein reines Herzerkennen kann.

Also durch Demuth hat der Demuthige die Wahrheit gefunden.

2.

Die Menschen, die bessern aus ihnen, suchen Tugend, suchen Gerechtigkeit.

Nun der Demüthige hat durch die Demuth— Tugend, Gerechtigkeit gefunden. Denn Demuth ist wohl selber die hoch ste Gerechtigkeit. Ich sage es nochmal: Demuth ist selber die hochste Gerechtigkeit, denn sie giebt erstens: Gott was Gottes ist, die Ehre, die ihm allein gebührt. Ihm die Ehre, Ihm Lob und Preis, Ihm Anbetung und Dank: das ist es, was ihm gebührt. Demuth ist höchste Gerechtigkeit, benn sie giebt zwentens: dem Menschen, was des Menschen ist, erkennt willig das Gute, das die Menschen an sich haben, verkleinert es nicht, wie es der Neid, vergrössert es nicht, wie es die Schmeichelen, unterdrücket es nicht, wie es die Herrschsucht thut.

Demuth ist die höchste Gerechtigkeit, denn sie giebt drittens: auch sich selbst, was ihrer ist; sie schreibet bas Bose, das sie in sich wahrs nimmt, nicht der Natur, nicht dem Schicksale, nicht der Nothwendigkeit, noch weniger Gott, sie schreibt es sich zu; sie schreibt das Gute, das sie in sich wahrnimmt, Gott als der Urquelle als les Guten zu, und weiß, daß sie von ihm abhängt in allem Seyn und Leben.

Dagegen ist der Stolz nothwendig unge=
recht, weil er blind ist, und weil er Stolz ist.
Er vergöttert sich und verkleinert die andern, ist
also aus Selbstsucht, die sein Wesen ausmacht,
dreymal ungerecht; ungerecht gegen Gott,
dem er die Ehre entzieht; ungerecht gegen die
Menschen, derer Verdienst ihm wehe thut, und
das er verkleinern muß, um sich das Wehethun
nicht

nicht zu vergrössern; ungerecht gegen sich felbst, indem er das Gute, das nicht in ihm ist, sich zurechner, und das Bose, das in ihm ist, sich nicht zurechnet.

Wie also der Stolz nothwendig ungerecht, so ist die Demuth nothwendig gerecht, ist hochste Gerechtigkeit, also Tugend. Sie ist aber nicht nur Tugend, sie wird auch Quelle aller andern einzelnen Tugenden, weil sie nichts will, als Gott allein verherrlichen, und Gott nur durch das Göttliche, durch das Gottähnliche verherrlicht wers den kann. Ihr Looswort ist immer dasselbe: "Dein Name, Allerhöchster! soll verherrlichet werden; Dir neige sich alle Vernunft; Dir beuge sich aller Wille; Dir huldigen alle Herzen! Alles, was ich bin und habe, sein nur Ein Wort, das Deine Ehre ausspricht! Dich verkünde mein Hanz deln und mein Leiden! Dich verkünde mein Keben und mein Sterben!"

Die Demuth ist also Tugend, ist Gerechtigs keit, ist Quelle aller andern Tugenden. — Ich seize ben: sie ist auch Hüter in alles Guten. Die Tugend des Menschen wird durch nichts so sehr verunreiniget, als durch Selbstgefällig=

Keit, durch Eitelkeit, durch die Sucht nach Menschenlob....

Was soll nun die Tugend vor dieser Besteck= ung bewahren? Was anders als die Demuth? Ach, konnte ich sie malen die Himmlische!

Was ist Demuth als Hüterin des Guten? Die Demuth ist die Held in des Himmels — sie halt den Fuß unverrückt auf der Schlange "Eitelkeit" — daß sie sich nicht bewegen, daß sie die heis lige Frucht nicht entheiligen, daß sie das himms lische Leben nicht vergiften kann.

Das ift Demuth, als Suterin bes Guten?

Die Demuth ist die züchtige Dienerin Gottes, sie halt einen Schlener über die heilige Liebe, daß kein Staub der Citelkeit, in das helle Auge der Liebe fallen kann.

Was ift Demuth als Suterin bes Guten?

Die Demuth ist der Engel Gottes mit dem Schwerte, der das Paradies im Menschen bewacht, daß Stolz und Eitelkeit nicht hinein konnen.

Gottes Reich in uns. 6 Wahr=

Wahrhaftig, der Demüthige hat durch Des muth, Tugend, und die Quelle anderer Tugenden, und die Huterin alles Guten gefunden.

3.

Wie der Demuthige durch Demuth die Wahr, heit und die Tugend, so hat er auch die Sestigkeit gefunden, so weit sie hienieden gefunden werden kann.

Schon dadurch, daß er die Herrschaft dessen, was die heilige Schrift Lebenshoffart nennt, durch die siegende Demuth in seinem Herzen zernichtete, schon dadurch hat er sich von der furchtbarsten Tyzrannen los, und sein Gemuth von unendlichen Unzuhen fren gemacht. Schon dadurch, daß er die Selbstsucht, die von ihrem Hochsahren Hochsahren Hochsahren won ihrem eingebildeten und blähenden Wesen Hochzer und, von ihrem Wahnsinne Selbstvergöt ternung, von ihren Wahnsinne Selbstvergöt ternung, von ihren vergeblichen Mühungen Eitelzfeit heißt, von ihrem Throne herunter und aus dem Herzen hinauswarf, hat er zugleich eine ganze Hölle von Unruhe, Zwist und Uneinigkeit mit sich selber, aus dem Herzen mit hinausgeworfen.

Und, wo einmal eine gange Solle von Unruhe und Zwietracht den Plat geraumt hat, da muß ein himmel von Friede und Freude ichon eingezogen fenn, oder wenigstens jum Ginguge fertig fteben. 3a, der Friede aus Gott, und der Friede mit Gott barf da nicht fehlen, wo die Demuth wohnet. Demuthige fieht ja feine Gunde, wie fie ift, benn er hat Wahrheit gefunden; legt fich die Schuld ben, denn er ift gerecht gegen fich felbft; befennt und verdammt, eben weil er die Bahrheil liebt, weil er gerecht ift gegen fich felbft, die Gunde und haft fich als Gunder felbft; fintt vor dem Beilig= ften in den Staub dabin, fuhlt fein Unvermogen aus fich und durch fich, die Gunde gu todten; ruft Gottes Geift, den beiligen, den allmachtigen gu Sulfe, daß er in ihm das Bose gerftore; wehrt fich gegen alle offene und geheime Angriffe ber Gunde: fleht ftete um Bergebung, und um neue Starfe ... Wie konnte die ewige Bahrheit die lauter Suld und Friede ift, fich enthalten, Suld und Friede in diese nach Suld und Friede schmachtende Geele gu gießen ?

Sie muß zum Demuthigen sprechen: "Zu "wem sollte ich herniederschauen, wenn ich nicht "zu dir herniedersahe? Je tiefer du dich vor mir "erniedrigest, besto kostlicher erscheinst du mir. Wo "sollte ich meine Schätze, Gnade und Friede, lieber "hinlegen, als in ein stilles, zerschlagenes, aufrich= "tiges Gemuth, wie das deine ist?"

Ind, wenn die ewige Wahrheit so in ein Herz spricht, da wird es wohl — nicht nur einen Him= mel von Gnade und Friede in sich sinden; es wird wohl den ganze n Himmul, die ganze Sesligkeit der Auserwählten, in der Fülle der Hoffenung und im stillen Vorgenuße der Liebe vorsausnehmen.

Demnach ware mit der Demuth, wenn sie in ihrer ganzen Lauterkeit und Herrlichkeit von einem Herzen Besitz genommen hat, das Reich Gottes selbst, Gerechtigkeit, Friede und Freude im heiligen Geiste, daselbst eingeskehrt.

So wahr ist es also, daß das Reich Gottes ohne Demuth nicht erobert werden kann, so wahr, sage ich, ist dies, daß, wenn in irgend einem Gemüthe die wahre Demuth ihr volles Leben hat, das Reich Gotztes nicht nur nachkommen wird, sondern schon mit einz gezogen ist; so wahr, daß die Demuth nicht bloß

als Borläuferin des göttlichen Reiches, nicht nur als Einführerin des göttlichen Reiches, sondern als Bestandtheil des göttlichen Reiches angesehen werden muß.

Hocherhabenen, werdet klein in eurem Auge; wers det aufrichtig und stille vor Ihm: dann erhöhet Er euch, dann macht Er euch groß, dann kommt Er selbst in euer Herz, und wo Er ist, da ist sein Reich, lauter Gerechtigkeit, lauter Friede, lauter Seligkeit!

Marie Com Sand Sand

## Achte Rede.

## Der Rampfer und Gieger Chriftus.

Micht von dem Brodte allein lebt der Menfch, fondern von einem jeden Borte, das aus dem Munde Gottes tommt.

Und: du folift ben herrn, beinen Gott nicht verfuchen.

Und: du follft den herrn, deinen Gott anbeten, und ihm allein dienen. Math. IV. 4-11.

lige Lustpartien zu veranstalten weiß, woben sie je langer je mehr ihre Besinnung verlieren, und in einen so tiesen Taumel versetzt werden, daß viele nicht eher daraus erwachen, bis sie Bermögen, Zeit, Gesundheit, Tugend, alles — daran gegeben haben: so läßt es die Kirche Christi, die in einem ewigen Gegensaße mit dem Weltgeiste steht, und stehen muß, weil sie die geistige Welt vor zuz bilden hat, nicht an Versuchen aller Art sehlen, um ihren Gliedern, die nicht lieber mit den Kindern der Welt gleichsam schlaftrunken — dahintaumeln, und im Taumel sterben wollen, das Eine Gezheimniß des ewigen Lebens in mancherley Lehren, Festen, Bildern, Uebungen vor zu halten.

910019

Gine solche erhabene Bestimmung muß auch die große Kirchen=Fasten, genannt, die der vierzig Tage, welche dem Osterfeste vorangeht, haben. Wer den Geist der Kirche kennt, weiß wohl was sie damit will. Als ein geistliches, himmlissches, gottliches Reich, das sie ist, kann sie nur geistliche, himmlische, gottliche Dinge wollen. In diesem Geiste will sie also, Kraft dieser Austalt:

Erstens: durch eigentliches Fasten uns zur Rüchternheit des Lebens, zur Selbstbeherr: schung zurückweisen; will die aus sich hinausges worfenen Menschen einmal zur vollen Besinnung bringen, daß sie sich selbst über ihr bisheriges Les ben Rechenschaft ablegen, die Schulden ihres Geswissens zusammenrechnen, und an die Tilgung ders selben mit allem Ernste benken sollen.

Durch diese Anstalt will die Rirche

Zwentens: uns das Leiden und Sterben Jesu Christi, seine himmlische Geduld, und insbes sondere seine gottliche Aufopferung für die Sünden der Welt — gleichsam neu vor Augen malen, damit wir dem, der für uns gestors ben ist, leben lernen, und wie die heiligen Pros pheten pheten und Apostel lehren, durch seine Wunden ge-

Rraft diefer Anstalt will die Rirche Christi

Drittens: und in dieser Fastenzeit zur volls kommnen Busse, zur vollständigen Umändes rung unsers Sinnes und Lebens vorbereiten, das mit wir, mit Christus auserweckt, mit Christus in ein himmlisches Leben versetzt, das rechte Ostersest, den rechten Ostersonntag sollten severn, und als neugeschaffene Menschen zur Osters Kommunion hins zutreten können.

Dies ist der große Zweck der mißkannten, heiligen Fastenzeit. Um diesen Zweck desto gewisser zu erreichen, versaumet die Kirche Christi nicht

Biertens: gleich an dem ersten Fasten=
sonntage und den Sohn Gottes, als Kampfer
und Sieger wider den Versucher, wider die Hoble,
darzustellen, damit wir, nach seinem Vorbilde, auch
eingeweiht in die heilige Streitkunft, damit wir,
mit seinem Geiste ausgerüstet, wider alles Bose kams
pfen, und im Kampfe siegen lernen sollten.

Hier wollen wir, da wir so eben den ersten Fastensonntag begehen, stehen bleiben, wollen den Kampf= Rämpfer und Sieger Christus etwas genauer bestrachten lernen, damit die heilige Absicht der Kirche wenigsiens an uns erreicht werden moge; indessen die Meisten der Kirche spotten, ihre Geheims nisse verlachen, ihre Hutterschooße sich selbst muthwillig ausschließen.

Also: Christus im Kampse und Siesge, sen heut unsre Betrachtung, unsre Lehre, unser Vorbild — um so mehr, da die Ordenung der Reden, mich eben auf diese Betrachtung führet. Denn da ich zeigen soll, daß das Reich Gottes nicht ohne Selbstverläugnung erobert wers den kann, so ziemt es sich wohl. Christum unsern Vorsgänger in allem, auch als Vorgänger in der Selbstverläugnung erobert wers gänger in allem, auch als Vorgänger in der Selbstverläugnung erobert wers göttliche, und im Siege über alles Ungöttliche dars zustellen.

Christus, der Sohn Gottes, mußte, nach Paus lus, versucht werden, mußte uns, seinen Brüdern, in allem (die Sünde ausgenommen), gleich werden, damit wir an ihm einen menschlichen, einen vielversuchten Hohenpriester, einen ers fahrnen Heiland haben möchten. Von diesen mancherlen Versuchungen erzählet und die heilige Geschichte dren:

Wenn du der Sohn Gottes bift: fo fprich zu den Steinen, daß sie Brod werden;

Wenn du der Sohn Gottes bist, so wirf dich von der Zinne des Tempels hinab, denn es werden die Engel dich auf den Händen tragen, und dein Fuß an keinen Stein anstoßen lassen;

Wenn du vor mir niederfällst, und mich ans betest, so will ich dir alle Welt - Herrlichkeit, die man von diesem Berge aus sehen kann, geben.

Diese Versuchungen sind im Grunde nur Eine: Christus sollte nicht mehr auf seinen himmlischen Vater trauen, sondern sich selber helsen, sollte nicht mehr dem Winke seines Vaters nachgehen, sondern Ihn gleichsam auf die Probe stellen, Ihm etwas vorschreiben, was Er zu thun hatte, sollte nicht mehr Ihn allein anbeten, sondern dem Fürssten der Finsterniß huldigen.

Alle Versuchungen Christi waren also Eine Versuchung zum Abfall von seinem himmlisschen Vater, zum Mißtrauen auf Ihn, zum Ungehorsam gegen Ihn, zum Gößendiene ste der Hölle.

Und ich sage noch mehr: nicht nur die Vers suchungen Christi, die Versuchungen aller Menschen sind nur Eine Versuchung — nämlich:

"Bergiß, o Mensch, deines Gottes, vertraue nicht mehr auf Gottes Berheisfung; glaube nicht mehr an Gottes Wort, gehorche nicht mehr Gottes Geboten, bete nicht mehr Ihn, den Einen Gott an, diene nicht mehr dem Einen heiligen Willen."

Dies ist die Eine Versuchung aller Men: schen in allen Welttheilen von unsern Stammaltern bis auf diese Stunde, und wird die Eine Versuch: ung seyn — bis ans Ende der Welt.

Aber diese Eine Versuchung hat mancherlen Gestalten, und es ist nicht unwichtig, daß wir diese Eine Versuchung in ihren mancherlen Gestalten kennen lernen. Vergiß deines Gottes, und seines Willens, vergiß deines Gottes, und gieb dich der eigenen oder fremden Lust hin: Das ist die Eine Versuchung, die in allen einzelnen Versuchungen, in allen Gestalten der Einen Versuchung wiederskommt.

Die erste und gemeinste Gestalt der Versuchung ist die Brod = Sorge....

Bu Christus sprach die Versuchung: Sieh! bu bist Gottes Sohn, verwandle die Steine in Brod, dann darfst du nicht mehr Hunger leiden; sen du selber din Gott, hilf dir selber.

Bu andern Menschen spricht diefelbe Berfuchung:

Sieh! du mußt doch leben, mußt auch dein Stückchen Brod in der Welt haben, mußt auch einz mal versorgt werden: Gieb dich hin dem Willen dessen, der dich versorgen will — hilf dir selber, sonst bleibst du ewig ohne Hülfe. So spricht die Begierde nach verbotener Lust, und Gottesvergessen giebt sich z. B. die blinde Tochter der Verfühzung hin. Brod: Sorge ist ihre Versuchung, ihre Versührung. Sie will sich selber helsen, und ihre Selbsthülfe ist ihre Sünde.

Bu andern Menschen spricht die Bersuchung:

Sieh! du mußt doch der Würde deines Stans des gemäß leben: dein Einkommen reicht nicht zu, den zu diesem Zwecke nothigen Aufwand zu mas chen: die Lebensmittel stehen in so hohem Preise:

fuche

suche also durch List, oder durch Gewalt zu bekommen was du haben mußt: betteln darfst du nicht, und auf geradem Wege bekommst du nichts, suche es also auf ungeradem: hilf dir selber, sonst bleibst du ewig ohne Hülfe. So spricht die Habsucht, und Gottesvergessen greift der blinde Mensch nach frem dem Gute, und bringt durch Betrug, durch Gewalt an sich, was nicht sein ist. Brod Sorge ist seine Versuchung, seine Versührung. Er hilft sich selber, und seine Selbsthülfe ist seine Sünde.

Bu andern Menschen spricht die Bersuchung:

Sieh! du mußt doch einmal etwas werden in der Welt, und etwas Großes werden, woben du wohl und glanzend leben kannst. Um etwas Großes zu werden, mußt du aber nicht dein Gewissen, nicht die Religion fragen, was wahr, was gut sen, was du reden, thun sollst. Gewissen und Religis on werden dich nie groß in der Welt machen: du muß also reden, thun, was denen gefällt, die dich empsehlen, die dich empor bringen können. Hilf dir selber, sonst bleibst du ewig ohne Huse. Solf pricht die Begierde nach Ehre und Würde, und Gottesvergessen opfert der Blinde sein Gewissen, seine Religion, und spricht und thut, was ansein, seine Religion, und spricht und thut, was ansein.

Degwerfung alles Heiligen, vorwärts. Brod: Sor: ge, der Durst nach glänzemdem Glücke ist seine Bers suchung, ist seine Verführung. Er hilft sich selber, und diese Selbsthülfe ist seine Sünde.

Ganz anders Chriftus.

Megsehend von der Versuchung, nichthörend auf die Stinnme des Bosen, die ihn versucht, nicht = hoerend, auf die Stimme des Hungers in seiner sinns lich en Natur, sieht er nur zu Gott, zu seinem himms lischen Vater auf, sieht nur auf sein Auge, horcht nur auf sein Wort, hängt sich mit neuer Treue an den Willen seines Vaters an, und spricht das große Wort auß:

te allein: jedes Wort meines Vaters ist meine Speis fe: sein Gebot ist meine Nahrung, seine Allmacht ist meine Hülfe: die göttliche Kraft, die er mir gab, will ich anwenden, die Menschen selig zu machen, den Willen meines Vaters auszurichten: mein zeitz liches Leben zu erhalten, hat mein Vater tausend Mittel in der Hand, und er bedarf die Verwands lung der Steine nicht dazu: Ihm gehorchen ist meine Speise, ernähren den Gehorchenden wird

mein

mein Vater schon: seinen Willen thun, ist meine Sache, mich zu erhalten ist seine Sache.

Das heißt fampfen, bas heißt fiegen!

Und das, meine Lieben, wollen wir von Chrisstus lernen. Der Mensch lebt nicht von dem Brodste allein; von jedem Worte Gottes lebt er.

Dies sen unser Schwert, dies unser Schild, dies unsre Waffenübung.

Nie wollen wir des Brodtes wegen, der befs fern Versorgung wegen, des glanzenden Gluckes wes gen — auch ein Haarbreit von dem Gebote Gottes abweichen.

Rechtthun, rechtthun will ich: Gott hat Brod genug für mich. Rechtthun, rechtthun will ich: wider Gewissen, wider Gerechtigkeit, wider Keligion nie einen Schritt, nie ein Wort, nie einen Sedans ken will ich mir erlauben; denn der Mensch lebt nicht von dem Brodte allein, jedes Wort Gottes ist sein Brod, seine Versorgung.

## Reunte Rebe.

Der Rampfer und Sieger Chriffus.

Du follft Gott beinen herrn nicht verfuchen. Du follft Gott beinen herrn allein anbeten.

Math. IV.

Alle Versuchungen zur Gunde, die uns von innen und außen begegnen können, sind im Grunde nur eine einzige Versuchung:

"Bergiß, o Mensch, deines Gottes, traue "nicht mehr auf ihn und seine Verheissung, glaus "be nicht mehr an ihn, und sein Wort, gehors "che nicht mehr ihm und seinen Geboten." Denn sobald der Mensch seines Gottes vergessen hat, sos bald das Gemüth des Menschen ohne Glauben an Gott und sein Wort, ohne Vertrauen auf Gott und seine Verheissung, ohne Gehorsam gegen Gott und sein Gebot ist, o dann ist es hingegeben aller Süns de, aller Ungerechtigkeit, wie ein Schiff ohne Steuers mann — den verschlingenden Wellen. Diese Eine Bersuchung der Menschen nimmt aber mancherlen Gestalten an. Diese Eine Berssuchung erscheint am dstesten als Brod = Sorge, und bringt unzählige Menschen zum Falle. Um ihr Glück zu machen, wie sie sagen, machen sie ihr hochstes Unglück; um durch Menschen Brod, Amt, Glück zu sinden, verlassen sie Gott, die Quelle als les Guten; um Brod, Lebensunterhalt, Befordes rung in der Welt zu finden, opfern sie Ehre, Gestwissen, Religion, Gott.

Das war Inhalt ber letten Rebe.

Hent will ich noch zwey andere Gestalten ber Einen Versuchung namhaft machen, damit wir uns fern Feind kennen, und ihn besiegen lernen.

Göttlicher Heiland! Du wardst versucht wie wir, aber ohne Gunde.

Du hast überwunden: Dein Benspiel lehre uns kampfen, dein gottlicher Geist lehre uns überwinden, damit die Engel, die unserm Rampfe zuschauen, einst auch von uns sagen konnen: die haben überwunden mit Christus, denn sie haben auch gekämpfet mit Christus —

Gottes Reich in und.

gekampfet nach seinen Benfpiele, gekampfet mit seinem Geiste.

验

Menn der Geist des Schwindels den Mensichen ergreift, und ihm allerlen große, glanzende, weitaussehende Unternehmungen eingiebt, wenn der Geist des Schwindels zu ihm spricht: du hast Bersstand, hast Weisheit, hast Macht: du mußt also daran seyn, die Welt mit de in er Weisheit zu erleuchten, sonst geht sie in lauter Nacht unter; du mußt daran seyn, die Welt mit deinen großen Erfindungen zu beglücken, sonst darbet und hunz gert sie sich zu Tode; du mußt daran seyn, auf außerordentlichen Wegen de in en Namen unsterbelich zu machen, sonst wirst du vergessen wie die aus dern alle: so ist es gerade so viel, als wenn dich der Satan auf die Jinne des Tempels hinaufstellte, und zu dir spräche, was er zu Christus sprach:

"Wenn du Gottes Sohn bist, so wirf dich hinun"ter, denn die Engel werden schon kommen, und
"dich auf ihren handen tragen, daß sich dein Fuß
"an keinen Stein anstosse.

Dies ist die zwente Gestalt der Bersuchs ung, noch gefährlicher, als die der Brod = Sorge. Denn es liegt leider! in der menschlichen Natur ein Stolz, der sich anmasset zu wissen, was andere nicht wissen, und was Menschen schlechterdings nicht wissen können; ein Stolz, der sich anmasset zu können, was andere nicht können, und was Mensschen zu können schlechterdings zu klein sind.

Es ift, um die Sprache bes Propheten gu res ben, ein Geift des Taumels, des Schwindels über die Welt ausgegoffen. Die Menschen wollen nicht mehr auf dem, ihnen zu gemeinen Bege ber Offenbarung Gottes, der Gebote ber Fuhrung Gottes, weife, fromm, gut, fe= lig werden, fie wollen lieber auf ihrem eigenen Wege thoricht, boje, gottlos, elend werden; fie fturs gen fich lieber in ben furchterlichften Abgrund bes Unglaubens, und hoffen in bem Abgrunde eine Sin= terthure zu finden, durch die fie gefund und mobibes halten, an das Tageslicht wieder hervorkommen fonnen. Das ift die halsbrechende Weis= beit unfrer Beit, das ift die Berfuchung bes Ta= ges, das ift die Gunde unfers jetigen Weichlechtes. Mit andern Worten: Die Gonne, Die Die Welt fo lange erleuchtet, erwarmet hat, wollen fie nicht

mehr,

mehr, wollen eine neue Conne in I'mlauf bringen. Nicht mehr gefällt ihnen ber Gine lebendige Gott, der fich burch himmel und Erbe, durch bas gange Beltall, burch bas Buch ber Ratur an= fundet, der fich durch die Patriarden, durch die Propheten, burch die erleuchteten Menschen aller Beiten, ber fich in ber Fulle ber Beiten durch Chris ftus und feine Apostel, der fich durch die Rirche Chrifti geoffenbaret bat - fie laufen einem unbefannten Gotte nach, und am Ende wollen fie felber ihr Gott fenn ... D, hatten fie Demuth genug, gu Chriftus in die Schule gu geben: wie gang ans bers wurden fie bem Geifte des Schwindels antworten, murden mit Chriftus fagen: "Es fteht ge= ichrieben, bu follft Gott, beinen Berrn nicht ver fuchen. Wer, um ein Benfpiel im Rleinen zu geben, ein wichtiges, viel Gaben und Hebungen voraussetzendes Amt fucht und übernimmt, beffen Umfang er nicht einmal fennt, ju beffen Bollführung es ihm an Berftand und Gefchichlich feit fehlt, ber versucht feinen Gott, der wirft fich in einen fürchterlichen Abgrund, und hofft, tro= gend ber Gefahr, unbeschädigt Davon zu fommen. Diefe blinde Unmaffung, und diefer wilde Trot bringen wohl das großte Glend in die Welt, bennt fie bende machen den Beift Berjenigen Soffart

aus, welche am meisten den Garten Gottes ver: wustet.

Es giebt mancherlen Arten der Hoffart, aber die, von der ich diesmal rede, die ist stockblind in Ansmassung, und wildtroßig in Nichtachtung der Gefahzen. Stockblind in Anmassung, indem sie sich zutraut zu wissen, was sie nicht weiß, zu leisten, was sie nicht leistet, zu können, was sie nicht kann. Wildtrotzig in Nichtachtung der Gefahren, inz dem sie, um nur von dem Leibe zu reden, mit sols cher Wut auf die Gesundheit losstürmt, als wenn sie unsterblich wäre....

Die Liebe, die mein Herz zu den Menschen sühlt, giebt mir ein Wort ein, das wahr ist, das als le Tage neu wahr wird, und das meine Zuhörer so leicht nicht vergessen werden — dies Wort: Ich sage: wenn man in den großen Städten des gebildeten Europa in Einem Tage sieben Leichen von Menschen, die alle nicht das fünfundzwanzigste Jahr erreicht hatsten, nacheinander und in Einem Zuge zum Thore hinaustrüge, und dem Besehle der Obrigseit zufolge, auf die letzte Leiche mit Fracturbuchstaben schreiben ließe: die alle haben sich durch Unmässsigsteit, durch Unzucht, durch wilden Troß, mit

mit dem sie ihre Gesundheit bestürmten, selbst gemordet: die blindanmassende, und wildtroßende Hoffart, die keines Rathes bedarf, würde doch unglaubig, unerweicht bleiben, und heute noch, oder morgen die achte Leiche liefern." Es ist gar nicht viel, was ich sage, es ist viel zu wenig, und englische und deutsche Schriftsteller des ersten Ranges haben dies längst vor mir gesagt.

Also: der Geist der Hoffart, der blind in seis nen Anmassungen, und wildtrotzig in seinen Hands lungen ist, dieser Geist der Hoffart, ist die sehr ges meine, allzerrüttende Bersuchung Gottes, indem sie lieber auf dem besondern Wege der Unordnung zu Grunz de gehen will, als auf dem gemeinen Wege der Ords nung, auf dem Wege des Glaubens, des Gehors sams, selig werden.

Die dritte Gestalt der Einen Bersuchung ist in unserm Evangelium so beschrieben: "Abers mal nahm ihn der Teufel auf einen sehr hohen Berg, und zeigte ihm alle Königreiche der Welt, und ihre Herrlichkeit, und sprach zu ihm: dies alles will ich dir geben, wenn du niederfällst und mich andeztest."

Diese Bersuchung, konnte es scheinen, sen in unsern Tagen fast gang ausgestorben, weil fo viele fich der Großthat ruhmen, ben Glauben an Hölle und Teufel weggeworfen zu haben. Aber ich bente, gerade bie Bersuchung ift am wenigsten ausgestorben, gerade fie lebet und fieget überall. . . . Denn, wer du immer die Chre der Welt, oder die Guter der Welt, oder die Luft der Welt, oder alle dren, die Chre, die Guter, die Luft ber Welt gu beis nem hochsten Gute machest, du magst es dir geste= hen oder nicht - sieh, es ist gerade soviel, als wenn du vor dem Teufel niederfieleft, und ihn ans beteteft, um nur die Ehre, die Guter, Die Luft ber Welt in Befitz, und zum Genuffe zu befommen. Denn, was du vor allem andern liebeft, sucheft, genieffest, worin du bein bochftes Gut fetjeft, bas ift bein Gott, den beteft bu an. Und, wenn du buns dertmal Holle und Teufel laugnest, so ist es doch nur der Geift der Solle, so ift es doch der Geift bes Bofen, fo iftes bod ber Beift des Gatans, ber bich regiert, - der dich regiert, fo oft du die Ehre ber Welt, die Guter der Welt, die Luft der Welt, ober alle dren zugleich zu beinem bochffen Gute macheft. Da nun ungahlige Menschen von diesem wahren Sol lengeiste regiert, beseelet, und recht eigentlich befeffen werben: fo fann man nicht wohl fagen:

daß diese dritte Gestalt der Bersuchung ausgestorben sen. Ja, sie würde, wo nicht ausgestorben, doch bald besiegt senn, diese Bersuchung, wenn wir mit Christus kämpfen gelernt hätten. Denn das ist seine Antwort: Geh hinweg, Satan! denn es steht geschrieben: du sollst Gott, deinen Herrn anbeten, und ihm allein dienen.

Das heißt siegen, denn das heißt kampfen. Du sollst Gott, deinen Herrn anbeten: seine Chre soll deine hochste Ehre, seine Anbetung dein hochstes Gut, die Freude an Ihm die hochste Lust deines Herzens seyn: Du sollst Gott deinen Herrn allein anbeten, Ihm allein dienen.

D! Wenn dieser heilige Geist Christi die Geists lichen, die Lehrer, die Aeltern, die Hauss väter, die Obrigkeiten der Stadt, regierte: wie bald würde die Tugend überhaupt, und instesondere die öffentliche Ehrbarkeit, die öffentlische Schamhaftigkeit, die verdrängte Keuschscheit in unserer Stadt die Oberhand gewinnen; die Jugend vor früher Verführung, vor früher Sucht aller Art, und vor frühem Tode bewahret, die öffentlichen Ausgelassen, die öffentlichen Ausgelassen, die öffentlichen Musgelassen, die öffentlichen Musgelassen, die öffentlichen

Mauern gebannt, die diffentliche Unverschämts heit und ihre Schwester, die diffentliche Ueppigs keit mit Schande gebrandmarkt seyn!... daß sich die Edeln wieder freuen konnten, und die Sorge frommer Aeltern um das Heil ihrer Kinder von ihrem Herzen verscheucht würde!

Gott! erwecke du den Geist der Weisheit, daß wir das Berderben kennen, daß wir die Berssechung erkennen; den Geist der Stärke, daß wir die Bersuchung überwinden, die Eine Bersuchung in allen dreyen Gestalten überwinden. Sen du unser Licht und unser Sieg, damit unser Herz und unser Leben, unsere Wohnung und unsere Gessellschaft eine Leuchte deines heiligen Namens werz den.

and the same and the factor of the same of

nathal attracts musical state for filler and the fill and

volument . Der Wille Gold teinen Beitrn nicht vor in benachten

THE PARTY OF THE PROPERTY OF THE PARTY

## Zehnte Rede.

the fact of the state of the state of the state of the state of

Wie es nur Eine Versuchung, so giebt es auch nur Eine wahre Ueber, windung aller Versuchungen.

Ergreif bas ewige Leben.

along the real states and

I. Elm. VI. 13.

Dies leben ist ein leben des Streites. Es giebt für jeden Menschen mancherlen Bersuchungen zum Bosen: alle Versuchungen sind nur andere Gestalten der Einen Versuchung. Es ist im Grunde nur Eine Versuchung: die nämlich:

Bergiß beines Gottes, hore auf, Ihn zu lies ben, lebe nur dir und beinen Geluften.

Auch Christus ward versuchet, auch Christus hat die Eine Versuchung, die ihm in dreyers len Gestalten erschienen ist, mit der Einen Waffe: du sollst auf Gott deinen Herrn allein trauen, du sollst Gott deinen Herrn nicht versuchen, du sollst Gott deinen Herrn nicht versuchen, du sollst Gott deinen Herrn allein anbeten, überswunden.

Das war ber Inhalt ber vorigen Reben: bem fuge ich nun bei : Wie es nur Gine Berfuchung jum Bofen giebt, die in mancherlei Geftalten auftritt: fo giebt es nur eine einzige wahre Heberwindung aller Berfuchun= gen, und diese einzige Ueberwindung aller Bersuchungen zu allem Bofen hat uns wohl Niemand beffer fennen gelehrt als ber Geift Chrifti, der sich durch Paulus so herrlich offenbarte, der aus ihm fprach: "Du aber, du Gottes Mensch flieh vor dem allem (was namlich bofe ift, wie ber Geig, wie die Lafterung, wie die Anmaffung V. 3 - 10), geh baffir der Gerechtigkeit nach, ringe dafur der Gottfeligfeit, dem Glauben, der Liebe, der Geduld, der Sanftmuthigkeit nach. Und um bas alles in Gines zu faffen, fette er ben: Rampfe einen guten Rampf des Glaus bens. Und, um dies Gine auf die finnvollfte und eindringlichste Weise gu fagen, that er einen tiefen Blick in die Ewigkeit, und sprach in diesem tiefen Blicke: diese dren Borte aus: Ergreif das ewis ge Leben, Ergreif, Ergreif bas Leben, Ers greif das ewige Leben.

Diese dren Worte: Ergreif das ewige Leben, sage ich, sind nicht etwa, wie wir uns im gemeis

men Leben ausdrücken, zentnerschwer, diese dren Worte enthalten die ganze Weisheit des guten Streiters, die ganze Kriegeskunst, an der uns gerade soviel gelegen ist als an Religion, Tugend, Seligkeit, d. h. alles. Diese dren Borte will ich nun erklären aus dem Geiste des Christenthums, und dann wird es ohne weitere Erklärung helle da liegen, daß darin die ganze Streit = und Siegeskunst des Christen enthalten sen. . . .

Ich bitte — nicht um Geduld.

Ergreif bas ewige Leben.

Das heißt: ergreifen?

Was heißt: das Leben ergreifen?

Was heißt: das ewige Leben ergreifen?

Gott ist, (nach der Ahnung aller Bernunft, und nach der allerleuchtenden Lehre des Christensthums), nicht nur lebendig, hat nicht nur ein Sepn, ein Leben, etwa wie die Natur, etwa wie die Menschen . . . Gott ist das Leben selber. Und nicht nur ist er das Leben in dem Sinne,

dren

iten

uns

110,

id

ınd

e11,

res

daß er z. B. keine Luft bedarf, um zu leben wie wir, keine Speise wie wir, keine Hande, die ihn bedienen . . . Er ist das Leben im allerhoch: sten Sinne: Er lebet in sich und aus sich und ohne Ihn gabe es gar kein Leben in der Natur, in der Welt.

Gott ist nicht nur das Leben ... er ist das Leben, das keinen Tod, das keine Abnahme, das kein Aufhören, keinen Anfang kennt, Gott ist ewiz ges Leben. Und nicht nur das. Gott ist nicht nur ewiges Leben, Gott ist das ewige Leben, Gott ist lauter Licht, lauter Liebe, lauter Seligkeit lauter Friede in sich, lauter Frieden in allen seiz nen Kindern, die seinen Geist in sich haben, die ihm ähnlich sind, die von ihm gezeuget sind, und ihn nicht nur Bater nennen, sondern als seine wahz ren Kinder das wahrhaftige Ebenbild dieses Einen Baters sind.

Das ist Lehre des Christenthums: Gott ist das ewige Leben, allheilig und allselig in sich und in allen seinen Kindern. Und dies ewige Leben, das sich auf unzählige Weisen geoffenbaret hat, und noch offenbaret, und offenbaren wird von Ewigkeit zu Ewigkeit, dies ewige Leben hat sich auf die unübertrefflichste Weise in Christus geoffen baret:

baret: das ewige Leben, schreibt Johannes, das ben dem Bater war, das ist uns erschienen; das Wort des Lebens, das Leben selber ist uns offenbar worden: wir haben es mit unsern Augen gesehen, mit unsern Ohren vernommen, mit unsern Händen angefühlet: das ewige Leben ist uns erschienen in seinem Sohne Jesu Christo. Dies ist die große, dies die Inndamentallehre des göttlichen Christenthums: Gott ist das ewige Leben, und das ewige Leben ist uns in Christus erschienen. Demenach enthüllet sich der unaussprechlich reiche Sinn, der in den drey Worten des Apostels liegt:

Ergreif das ewige Leben.

Ergreif: es ist, als spräche er: wie dein Leib eine rechte Hand hat, und diese rechte Hand das Schwert ergreifen, und mit dem Schwerte den andringenden Feind zurückwerfen kann: so hat der menschliche Geist eine rechte Hand und diese rechte Hand kann das Schwert des Geistes ergreifen, und mit diesem Schwerte jeden Feind des ewigen Heils zurückschlagen. Diese rechte Hand des Geistes ist der leben dige Glaube an Gott; mit diesem Glauben an Gott kann der Mensch alles Ungöttliche überwinden. Alber er muß das Göttliche nicht etwa

bloß mit dem Gedanken des Kopfes denken wolslen: er muß es ergreifen. Denn der Begriff kann Gott nicht begreifen, aber das Gemüth, aber die Liebe, aber der lebendige Glaube, aber diese rechte Hand des Geistes kann Gott ergreifen — und Gott im Herzen, Gott im Gemüthe alle Berssuchung zu allem Bosen überwinden. Wer Gott ergriffen hat, der spricht zu allem, was ihn zum Bosen reizet: wer ist wie Gott? Und mit diessem Geistesspruche, mit diesem Schwertschlage der Ewigkeit sind alle Feinde des ewigen Heils geschlasgeu. Allso sinnvoll ist das erste Wort: ergreif.

#### Ergreif bas Leben.

Das

en;

ift :

2lui

mit

uns

ift.

ben

das

ms

nn,

rin

no

en

er

ite

10

13

111

je

Dies zwente Wort ist eben so reich und groß an Sinn. Es ist, als spräche Paulus: Es ist, um die Versuchungen zum Bosen zu überwinden, 1) nicht genug: daß Gott als ein Wort auf deizner Zunge erklinget, daß du etwa sagest: ich will Gottes Willen vollbringen — die blossen Worte thuns nicht, die schlagen keinen Feind. Es ist 2) nicht genug, daß Gott, als ein kalter Gedanke in deinem Kopfe, als eine todte Vorstellung in deiner Seele liegt... daß du etwa an Gott denzkeft, wie der Gelehrte an das Buch, das er gezsehen, gelesen hat.

Der

Der bloffe falte Gebante an Gott bewirket nichts, am allerwenigften das große Bunder der Weltubers Die schonften Begriffe von einem guten Soldaten Schlagen feinen Teind. Es ift 3) nicht genug, daß Gott als ein Bild der Ginbildungs: fraft in dem Gedachtniffe, wie etwa ein fcones Ges malbe in der Bildergallerie, ba hangt. Es ift nicht genug, daß du dir Gott bloß fo als ein allmachtis ges, allheiliges Wefen vorbildeft, fo oder anders abmaleft. Mit einem gemalten Schwerte fann man feinen Feind fchlagen, mit einem bloffen Bils de von Gott, mit einem bloß gemalten Gott feine Gunde überwinden. Gott muß alfo 4) bas Licht beiner Bernunft, Gott die Flamme beines Willens, Gott der Geift deines Geiftes, Gott das Gemuth Deines Gemuthes, Gott bas Leben beines innerften Lebens geworden fenn: bann haft du das Les ben ergriffen, dann haft du alle Bersuchungen jum Bofen überwunden.

Ergreif das ewige Leben.

Hier liegt beine Würde, v, Mensch, hier beine Reich, hier beine Abkunft, hier beine Vollendung! Unter allen Erde-Geschöpfen bist du das einzige, das das ewige Leben ergreisen kann.

Ein großer Mann, der tief in die Ewigkeit blickte, ward einst gestragt, was er in der Ewigskeit gesehen hatte. Da antwortete er: Ich habe nur zwen Lichter brennen gesehen, das Urlicht, die Sonne, Gott, und seine Kinder, die Gottes Antlitz erleuchtete. Denn die Bosen sind lauter Finssterniß und Nacht in der Ewigkeit, wie in der Zeit.

Gott bas ewige Leben, bas emige Leben in ihm felber, und das ewig belebende leben in allen feinen Rindern ... Gott, das ewige Leben, wahrhaftig, wenn du den innerften Menschen im Menschen ergriffen haft: bann fieht er, bag die Gun= de nichts als Finsterniß und Tod ift, bann schwingt er sich kuhn über alle vergangliche Dinge hinweg. Dann hauet er nieder alle Reize ber Zeitlichfeit, dann hat er übermunden; dann hat auch er das ewige Leben ergriffen. . . . Denn er lebet wirklich in Gott, wenn fein Leib gleich noch auf Erde wallet; er les bet im ewigen Leben, wenn gleich ber Tod feine zeitliche Sulle vorerft allmählig lofet, und am Ens be zerftbret. Das beißt : bas ewige Leben ergreifen. Die rechte Sand des Geiftes, der Glaube, ergreift Gott — als das ewige Leben. Ich fage: die reche te Sand des Geiftes - benn ber menschliche Geift hat auch eine Sand fur Diefe Belt: er muß Gottes Reich in und.

hier g. B. fein Felb adern, fein Sans bauen, Blus men, Fruchte ber Erbe erziehen, muß unter bem Monde arbeiten, und fein zeitliches Gut theils ers halten, theils jum Gegen ber Rachbarn anwenden. Das thut alles die linke Sand bes menschlichen Beiftes, ber Berftand fur biefe Belt. Der Glaus be, (gleichsam der hohere Berftand fur die Ewigs feit), arbeitet auf dem Felde der Emigfeit. Das heißt das ewige Leben ergreifen, nicht im blogen Denfen, nicht im blogen Reden, nicht im blogen Gin = und Bor = bilben - fondern in bem innerften Leben des Menfchen, in der heiligen Undacht; benn bas ift die mahre Andacht, es ift die Erfchwingung unfers Geiftes uber Zeit und Datur gu Gott, über alles Bergangliche jum ewigen Leben, es ift bie wirkliche Ergreifung des ewigen Lebens.

Dies zeigt auch die Geschichte des Tages. Denn, woher kommt es, daß so viele Zuchtlosigskeit, Blindheit, Thorheit, Sunde, Elend, Tod in der Welt herrsche? Woher anders, als daher: die armen Menschen haben Gott, das ewige Leben, aufgegeben: darum plagen und martern sie einander so sehr in dem zeitlichen Leben. Und, warum haben sie denn Gott, das ewige Leben aufgegeben? D, laßt es uns aufrichtig und ohne

Umwege bekennen: die Menschen machten sich alls mählig von der wahren Andacht des Geistes, des Herzens, des Lebens los, begnügten sich über Religion zu disputiren, schnitzelten sich Götzenbils der, wurden Götzenknechte, indem sie sich selber anbeteten... so haben sie den Einen Gott und mit dem Einen Gott das ewige Leben aufgegeben.

Ja, meine Lieben! Gott, das ewige Leben kann nur in der Andacht ergriffen werden.

Und nur, wer Gott, wer das ewige Leben ergriffen hat, der kann alle Reize zu allem Bb= sen überwinden, denn er ist stärker als alle Reize, er steht höher als die Natur, er hat sich erhoben über Zeit und Tod und Grab — er hat wahrhaf= tig, das ewige Leben ergriffen.

Laßt uns also zur verlassenen, verschmähten, gelästerten Andacht zurückkehren, dann finden wir Gott wieder, und in Gott das ewige Leben, und in dem ewigen Leben den Sieg über alle Guns de, über Zeit und Tod. Amen.

We are notification of the

# Eilfte Rede.

### Won einer gottlichen Thatfache.

Ergreif bas ewige Leben !

1. Timoth. VI. 12.

Recht ichon, und einladend zur heiligen Freude ift es, baß die Fener ber Auferstehung, die in unfrer Rirche mehrere Wochen bis zum Fefte ber Auffahrt und Geiftesfendung andauret, auf die fchonfte Beit bes Jahres verleget mard. Denn, wie jett, in den lieblichen Mantagen, das Leben der Natur die letten Ueberbleibsel des Winters gerfibrt, und alle Bande bes Todes zersprengt, um auf Wiesen, in Waldern, in allen Blumen und Geftrauchen nen geschmückt er= fcheinen gu fonnen: fo erinnert und diefe De ube= lebung der Matur so recht an die Auferstehung Chrifti, der die Bande des Todes abgeschüttelt hat, und als Fürst des Lebens in neuvertlarter, mahrhaft himmlischer Menschheit erschienen ift - erschies nen ift allen seinen Freunden, die außerwählt waren, Zeugen seines Lebens vor aller Welt zu werden. Da hieß es wahrhaftig : selig die Mugen, die faben die Herrlichkeit des Meulebendigen! Gelig die Dhren, die horten das Wort des

Erffandenen! Gelig Marie Magbalene, Die weinend um den herrn, den fie noch fur todt hielt, ben Lebendigen an dem einzigen Worte, bas er gu ihr fprach, Maria, erfannt bat! Gelig bie gwen Junger, Die Jefum in ber herberge am Brodbrechen, und an dem himmlischen Feuer, bas ihre herzen durchdrang, erfannt hatten! Gelig bie Alpoftel, die, anfangs unglaubig, ihren Augen nicht trauen wollten, am Ende trauen mußten, und niederfielen und anbeteten! Gelig vor allen Thoe mas, ber feine Finger in die Bundenmale, und feine Sand in die verflarte Geite bes Erftandenen legen fonnte, und legend niederfant, und anbetend nichts fagen fonnte, als: Dein herr, und mein Gott! Gelig Gaulus, ber, wider Chriftus famps fend, ba er eben feine Glaubigen ergreifen, und gum Tode ichleppen wollte, bafur von Chriffus ergrife fen, von Chriftus überwunden, und aus eis nem blutigen Bertheidiger ber fterbenden Synagoge in einen fraftigen Berfunder der neuauflebenden Rir. che umgewandelt ward! Gelig die erften apoftolis fchen Gemeinen, Die den erften Zeugen, welche Jejum gesehen hatten, und von nichts als ber Muf= erftehung gir fagen wußten, auf bas Wort glau= ben, und diefelbe Rraft, die ben Gefreuzigten aus bem Tode in das Leben gurudgerufen, und feine

Beugen in ein neues himmlisches Leben verfett hatte, an ihren eigenen Bergen erfahren fonnten! Gelig Die gange Rirche Chrifti, Die, obgleich in allen Welttheilen zerftreut, fich in dem Glauben an ihren lebendigen Seiland vereiniget; die das Wort Christi gu Thomas: du hast geglaubt, weil zu gesehen haft: felig, die nicht feben, und doch glauben! - in feiner gangen Wahrheit erfahrt, und dem Wor= te glaubend, und den Nichtgesehenen liebend, die Rraft feiner Auferstehung an ihrem Innersten mahr= nimmt! Gelig auch wir alle, wenn wir, mas die Apostel des herrn gesehen, gehort, mas fie überall verkundet haben, was die Rirche Christi an jedem Sonntage, an jedem Ofterfeste, in jedem Tempel laut ausspricht, ich menne: das ewige Leben in Chriftus geoffenbart, und gang besonders in der Auferstehung Christi geoffenbart, zu ergreifen die Gnade Gottes haben!

Und nun bin ich da, wo ich es in der letzten Rede gelassen hatte. Denn das das war mein letze tes Wort, das ich in diesem Tempel ausgesprochen hatte: "Ergreif — das ewige Leben."

Indem ich nun mein lettes Wort wiederhole; Ergreif das ewige Leben, und den Sinn dieses Wor-

tes in Christus dem Neulebendigen nachzuweisen vors habe: bitte ich vorerst den heiligen Geist, daß Er die Augen unsers Gemuthes erleuchten, daß Er in und alle Bande des Unglaubens brechen, daß Er die Herrlichkeit des ewigen Lebens uns in Christus gleichsam vor Augen malen, daß Er die Kraft seiner Auserstehung an und neu er proben wolle.

Manufallia english and 18

in der gangen Menfchengeschichte,

Zwen göttliche Thatsachen hat uns die heilige Geschichte nicht sowohl im todten Buchs staben der Erzählung, als in dem lebendigen Glaus ben der Christen aufbehalten, und die zwey göttlichen Thatsachen sind diese:

"Das ewige Leben ist wirklich in Christus erschienen, da er, als sterblich unter Sterblichen, auf unsrer Erde um= hergieng, und als Gottes Sohn und Ebenbild lebte, litt und starb."

Dies ift die erfte gottliche Thatsache.

"Das ewige Leben ist weit herrlis cher, und in ganzer Fülle in Christus erschienen, nachdem er von dem Tode ers staus standen und neu lebendig feinen Jung gern erschienen ist."

Dies ist die zweyte gottliche Thatsache.

Seute von der erften.

Gott, das ewige Leben, das sich in dem Welts all, und durch das Weltall auf unzählige Weisen ofs fenbart, das sich in der ganzen Menscheugeschichte, in allen Propheten, in allen erleuchteten Männern Sottes geoffenbart hatte, das selbe ewige Leben hat, wie Paulus sagt, der mit neuerleuchteten Augen in das Geheimniß Gottes zu blicken, gewürdiget ward, das selbe ewige Leben hat sich in der Fülle der Zeit, nachdem es als Wort Gottes zu den Vätern auf mancherlen Weise geredet hatte, in Christus auf die als lerunübertresslichste Weise geoffenbaret, in dem die ganze Fülle der Gottheit in ihm ers schienen ist.

Was Paulus, mit vielen Worten, darstellte, das hat Johannes mit wenigen Worten ausgedrückt, so kurz und treffend als kein anderer:

forther same and case, with

"Wir verkünden ench das ewige Les ben, das ben dem Vater war, und uns erschienen ist."

Sehet, das ift unfer Glaube!

Gehet, bas ift unfer Chriftenthum!

Und, wenn man nach Gründen fragt, so haben die heiligen Apostel keinen andern Grund als den:

"Bas wir gesehen und gehört has ben, das verkunden wir ench. Denn wir haben das Wort des Lebens mit unsern Augen ges sehen, mit unsern Ohren gehört, mit unsern Hans den berührt."

Das ist der einfache Grund des Christenthums noch diese Stunde.

"Wir jetzt lebenden glauben es der Kirche; die Kirche hat dies ihr Wort von den Aposteln des Herrn; die Aposstel haben dies ihr Wort von Christus; Christus hat sein Wort aus dem Vaters herzen Sottes genommen."

Ich weiß wohl, daß in unsern Tagen viele das Glauben verlernt haben, und die nach, sten drey Tage schwerlich wieder erlernen werden, denn sie suchen das ewige Leben in dem Tode, da sinden sie es aber nicht. Es geht ihnen, wie es der Marie Magdalene anfangs ergangen ist. Diese suchte ihren Christus im Grabe... da fand sie nichts als das leere Grab — da fand sie das leere Grab, aber nicht den lebendigen Christus. Wo er ihr aber erschienen ist, da fand sie ihn, da fand sie das ewige Leben.

So geht es vielen unster Zeitgenossen: sie suchen die lebendige Wahrheit im Grabe, da finsten sie nichts als Grab; sie suchen das ewige Lesben im Tode auf mancherlen Weise, da finden sie nichts als Tod. Einige geben sich den blinden Lüsten des Herzens hin, und suchen in den verz gänglichen Freuden der fünf Sinne das ewige Leben... da können sie nichts finden als eiz ne Lust, die bald stirbt, und sterbend die geniessenden Leiber mordet, nachdem sie die Seele schon getödtet hatte. Also diese sinden das ewige Leben nicht, denn sie suchen das Leben im Tode. Diese können an Christus nicht glauben, denn Shristus

ist keine thierische Lust, und die ist allein ihr Gott und ihr Tod, ihr Grab, ihre Holle.

Andere suchen das ewige Leben in bloßen Kenntnissen, im bloßen Wissen, im Buchsta; ben, und bauen, und bauen wieder, und werden am Ende in den Trümmern ihrer Bauwerke begras ben. Sie glauben nicht an Christus, weil sie ihn nicht begreifen konnen. Christus, das ewige Leben, paßt nicht in ihre todte Buchstaben, denn er ist Geist und Leben; paßt nicht in ihre Begriffe, denn er ist größer als ihre größten Begriffe, als alle ihre selbstgemachte Vorstellungen; er verwirrt ihnen alle ihre Cirkel, mit denen sie das Land der Wahrebeit umschreiben wollen.

Andere suchen das ewige Leben in ihrer Tusgend, in der Selbstständigkeit, und mögen viele Vorzüge haben; aber sie sind unrecht daran, denn sie wollen selbst ihr Christus, selbst ihr heiliger Geist seyn, und spotten unser, die wir Christum in Christus sinden wollen. Auch diese sinden das ewige Leben nicht, weil sie die ewige Sonne in den Junsken ihrer gar sehr verdüsterten Erkenntnisse, weil sie die ewige Heiligkeit in den schwachen Regungen ihres noch so sehr gebundenen Willens, weil sie die

ewige Seligkeit in der kummerlichen Zufriedenheit mit sich selber finden wollen.

Alle diese sind unfähig in Christus das ewige Leben zu sinden, denn sie konnen das ewige Leben in Christus nicht ergreifen, weil sie denen, die es ergriffen haben, nicht glauben konnen.

Die aber bie Freuden ber Zeit, die ben Stolg ber Wiffenschaft, und die Gelbstgefälligkeit an eiges ner Tugend, an dem Fuße des Rreuzes opfern wols len; die mit dem offenen Gunder reumuthig an ihre Bruft schlagen wollen; die mit dem niederges fturzten Saulus fprechen wollen: herr! was willft du, daß ich thun folle; die mit Maria zu ben Fugen Jesu sigend, gern jedes Wort aus dem gottlichen Munde auffassen wollen, anftatt ihr eigenes geltend zu machen; die mit Johannes gern an dem Bergen Christi ruhen wollen; die mit Thomas gern in den Bunden Chrifti forschen, und niederfallen, und anbeten wollen; die mit Stephanus Chriftum zur Rechten des Baters schauend, fich gern fur die Wahrheit ffeinigen laffen wollen. . . D die, die werden, wenn fie Christum noch nicht gefunden haben, Ihn sicher finden, und in Ihm das ewige Leben.

Dann wird es ihnen leicht fenn, in Demuth und Canftmuth, in Geduld und Liebe Die Burde bes Lebens ju tragen; dann wird Chriftus ihre Religion, ihre Tugend, ihre Beisheit, ihre Geligfeit, dann wird ihnen Chriftus alles fenn - benn bas emige Leben, das fich in Chriffus offenbaret, wird fich auch in ihnen eine Berberge schaffen, wird fich auch an ihnen offenbaren, wird fie gu hellen, reinen, ftillen, edlen, frommen, beiligen Menschen machen, gu Gbenbildern Chrifti, wie Chriftus bas Chenbild des Baters mar und ift. Dann werden fie von dem ewigen Leben in Chriftus ergriffen, auch andere in diefelbe Edule fuhren, werden fpre: chen: Lernet glauben an Chriftus, lernet fuchen Chriftum, den Lebendigen, und ihr werdet ihn finden, und in 3hm bas emige Leben, und in dem emigen Leben alle Tugend, alle Seis ligfeit, alle Schonheit, alle Geligfeit. Amen.

## 3wölfte Rede.

Von einer zwenten gottlichen Thate

Das ift unfre Arbeit, und bas ift unfre Schmach vor der Welt, daß wir hoffen auf einen lebendigen Gott, der ift ein heiland aller Menschen, besonders aber ber Gläubigen.

1. Timoth. IV. 10.

Dein, meine Lieben! es ist vergeblich, keine Macht der Zeit, selbst nicht die Pforte der Holle, kein Unsglaube, kein Aberglaube, keine Gewalt und keine List wird im Stande seyn, das göttliche Christensthum zu zernichten, so wenig als den lebendigen Gott selber: denn das ist, (so kurz, so klar, so kräfztig wie möglich ausgesprochen), das Ehristenthum: Es ist die lebendige Hoffnung auf den lebendigen Gott, der da ist der Heiland aller Menschen, besonders der Glaubisgen.

So lange es einen lebendigen Gott giebt, der alle Menschen selig haben will, und besonders die da glauben; so lange es einen lebendigen Gott giebt, so lange wird es Herzen geben, die auf diesen lebens gen Gott hoffen; so lange wird es Menschen ges ben, die an den lebendigen Gott — in Christus erschienen — glauben, auf ihn trauen, ihm in Liebe anhängen, und sich dafür von den übrigen Menschen, die nur auf stumme, todte Göhen trauen, lästern lassen.

Wahrhaftig, M. L. es ist nichts groß, nichts schon, nichts herrlich als: hoffen auf einen les bendigen Gott. Wir ergreifen durch diese Hoffsnung auf den lebendigen Gott, das ewige Leben selber, denn der lebendige Gott ist ja das ewige Leben, und das ewige Leben ist der lebendige Gott.

Von der Offenbarung dieses lebendigen Gottes habe ich jüngst zwen göttliche Thatsachen, die alle Welt durchhallet haben, angeführt. Die erste: "Der lebendige Gott, Gott das ewige Leben ist wirklich in Christus erschienen, da er als sterblich unster Sterblichen auf unster Erde umhergieng, und als Gottes Sohn, Gottes Ebenbild, lebte, litt und starb."

Diese erste gottliche Thatsache war der In-

#### Die zwente gottliche Thatfach:

"Der lebendige Gott, Gott, das ewige Leben ist weit herrlicher, und in ganzer Fülle erschienen, nachdem Christus von den Todten neu lebendig erstanden war"
— will ich heute mir und meinen Zuhörern zu Ges muthe führen.

Der lebendige Gott, auf den wir hoffen, gebe mir das Wort auf die Zunge, und uns allen Feuer in das Herz. —

Im Namen des Lebendigen stammle ich von dem ewigen Leben, das in Christus vers herrlicht, erschienen ist.

绘

Leben ist in dem erstandenen Christus neu verherrlicht erschienen, redend, will ich nicht in Erinnerung bringen, daß Christus sie selber wiederholt, bestimmt, vorhergesagt hat; will ich nicht in Erinnerung bringen, daß Christus diese seiner kunftige Auscrstehung als einen Haupt beweiß seiner göttlichen Seudung an die Menschheit ausgegeben hat; will ich nicht in Erinnerung bringen, daß Ehristus diese seiner göttlichen Seudung an die Menschheit ausgegeben hat; will ich nicht in Erinnerung bringen, daß Ehris

Chriftus biefet feiner Auferstehung fo gewiß mar, baf er; am Albende vor feinem Todestage, bas beis lige Abendmahl als einen wesentlichen Bestandtheil feiner Religion, als ein Andenken feines Wieders auferftebens und Wiederkommens eingeseiget bat; will ich nicht in Erinnerung bringen, bag feine Juna ger; ehe fie an den Erstandenen glaubten, ihm ben hartnadigften Unglauben entgegengesett hatten, und an Ihn nicht eher glaubten, als bis fie von feiner Auferstehung fo gewiß maren, als bon feinem Tobe am Rreuge; will ich nicht in Erinnerung brins gen, daß Chriftus in vierzig Tagen feinen Jungern fo oft erschienen ift, fo bestimmt mit ihnen von bem Reiche Gottes geredet, fo beftimmt bem Fels fenmanne Petrus feine Chafe, feine Laminer gu weiden anvertraut, fein geiftiges Bleiben unter ihnen bis ans Ende der Welt, und die Gendung bes Geiftes fo unzwendeutig versprochen hat, bag fie ihr Zeugnif vor der Welt nicht laut werden lies Ben, bis fie am Pfingftfefte die bochfte Probe feines gottlichen Rebens an der Erleuchtung, Umwandlung, und Erfreuung Ihres Innerften erfahren hatten; will ich nicht in Erinnerung bringen, bag Chriffus mehr als funfhundert Jungern auf einmal erschienen ift, von benen noch einige benm Leben waren, als Paulus an die Korinther Schrieb; will Gottes Reich in und. id

ich nicht in Erinnerung bringen, bag eben diefer Paus lus ben lebendigen Chriftus gefeben, gebort bat, und aus einem Berfolger ber Chriften ein neuer 3euge feiner Auferftehung geworden ift; will ich nicht in Erinnerung bringen, daß die Apoftel Chrifti in Jerufalem ihr Zeugniß von dem erftandenen Chris ftus offentlich abgelegt, und die Lehre von der Auferftehung gur Grundlehre des Chriftenthums gemacht, und in Giner Predigt drentausend Bubbrer ihrem Chriftus gewonnen haben ; will ich nicht in Erinnerung bringen, daß die Apostel, im Glauben an Chriffus, ben Lebendigen, ben in ein neues himmlisches Leben verklarten Seiland der Menschen, die herrlich= ften Thaten gethan, Lahmgebohrne geheilet, Tobte erwecket haben; will ich nicht in Erinnerung bringen, daß fie das Zeugniß von der Auferstehung Chrifti mit einem beiligen Leben bestätiget, mit himmlischer Geduld für Chrifins alles Ungemach ausgestanden und ihren Glauben sowohl als ihr Zeugniß mit dem Tode versiegelt; will nicht in Erinnerung bringen, bag die Apostel Christi auf ihrem Glauben an bie Auferstehung Jefu die er: sten apostolischen Gemeinen gegrundet bas

Dies alles, M. L. will ich für die göttliche Thatsache heute nicht als Zeugniß anführen, so groß, so einleuchtend, so unumstößlich es immer senn mag, denn wer diesen heiligen, aufrichtigen, für die Welt sich opfernden Gottes-Menschen nicht glaubte, wem sollte der glauben? Zumal sie nichts anders bezeugsten, als was sie mit ihren Augen gesehen, mit ihren Ohren gehört, mit ihren Handen betastet hatten. . .

Aber nein, ich habe noch ein anderes Zeuge niß für die göttliche Thatsache, ein Zeugniß, das selbst die Weltgeschichte anerkennen muß, das kein Unglaube umstossen kann; ich bringe für die götte liche Thatsache: das ewige Leben ist in Chrisseus dem Erstandenen neuverherrlicht ers schienen, das Eine Zeugniß, Das:

der Glaube an die Auferstehung Ehriste hat eine neue Welt erschaffen, hat die große, alte Welt des Heidenthums, und die kleine, alte Welt des Judenthums gestürzt, hat eine neue, hat eine christliche, hat eine himmlische Welt auf Ersten gebildet, ist ein Glaube der Welt geworden, und eine Schöpfung einer neuen Welt.

the and man beaut making

Der Glanbe an die Auferstehung Christi bat eine neue Welt erschaffen, hat den groben Gotzens dienst mit seinen großen Lastern:

Betrug, Unzucht, Mord, Menschenopfer,

abgeschafft.

Der Glaube an die Auferstehung Christi hat eine neue Welt erschaffen, indem durch ihn der Aberglaube der Juden, die von dem Geiste ihrer großen Bäter abs und in kleinliche Buchstäbelen ver fallen waren, und die es nicht leiden konnten, daß ihr lebendiger Gott, der Gott aller Menschen seyn sollte, und mit dem Aberglauben der ungerechste Haß gegen andere Völker ausgerilget ward. Der Glaube an die Auferstehung Christi hat eine neue Welt erschaffen, indem durch ihn die große Scheidewand zwischen Juden und Heiden auf eins mal niedergerissen, Juden und Heiden als Kinder Eines Vaters in Eine Familie, als Anbeter Eines Herrn in Eine Kirche, als Glieder Eines Leis bes unter Ein Haupt vereiniget wurden.

Der Glaube an die Auferstehung Christi hat eis ne neue Welt erschaffen, indem durch ihn die uns bans bandige Wohllust, die von einer Seite das weib: liche Geschlecht zum Sclaven des männlichen gemacht, und auf der andern Seite das männliche zur wilden, unnatürlichen Schändung seiner selbst entzündet hatte, gebäudiget; die heilige She in ihrer ursprünglichen Glorie wieder in die Welt eingeführt; die Keusche heit, die ganz von der Erde gestohen war, wieder zur Tugend der Welt gemacht, den Kindern wieder Alestern, den Alestern wieder Liebe, den Gatten wies der Einigkeit, der Einigkeit wieder Dauer bis in den Tod verschaffet wurden.

Der Glaube an die Auferstehung Christi hat eine neue Welt erschaffen, indem durch ihn das Kreuz Christi, das jetzt die kleinen Menschen lästern, zum schönsten Diamant in der Krone der Grossfen gemacht, Philosophen in demuthige Schüler des Evangeliums, und Könige in tiefgebeugte Ans beter des Gekreuzigten verwandelt wurden.

Der Glaube an die Auferstehung Christi hat eine neue Welt erschaffen, indem durch ihn die blins den Gemüther, sie mochten an eigener Weisheit oder an eigenem Irrthum blind geworden senn, mit seinem neuen himmlichen Licht erleuchtet; die stolzen Gemüther, sie mochten auf Reichthum,

oder Weltehre, oder Schönheit, oder Wissenschaft stolz seyn, in demuthige Anbeter des lebendigen Gotztes umgebildet; die Rachedurstenden, unverssich umgebildet; die Rachedurstenden, unverssich und die fansten Banz de der Liebe, mit himmlischem Feuer getauft, und aus Tiegern in Lämmer Christi umgeschaffen wurden.

Der Glaube an die Auferstehung Christi hat eis ne neue Welt erschaffen, indem durch ihn der Eine Gotze der alten Welt, die Selbst sucht des Gotts vergessenen Menschen, von dem Altare des Herzens gestürzt, und die heilige Liebe des Gottanhängens den Geistes auf die leere Stätte des Herzens ges pflanzet ward.

Dies Zeugniß, M. L.: der Glaube an die Auferstehung Christi hat eine neue Welt erschaffen, bitte ich euch, recht nahe ins Auge, und recht tief ins Herz zu fassen. Denn ich kann dies alte Zeugeniß der göttlichen Thatsache mit zwen neuen Thatsachen bestätigen.

Ich sage:

Wo immer in christlichen Völkern, Städten, Dorfern, Familien Liebe, Treue, Keuschheit, Des muth,

muth, Sanftmuth herrschet: da herrschet noch das Christenthum, der Glaube an die Auferstehung unsers Herrn, an einen lebendigen Gott, der aller Mensschen Heiland ist. Und: wo immer in sogenannten christlichen Bölkern. Städten, Dörfern, Familien die Liebe, die Treue, die Keuschheit, die Demuth, die Sanftmuth davon geslohen ist: da ist schon vorsher der Glaube an die Auferstehung Christi, die Hosffenung auf den lebendigen Gott, der aller Menschen Heiland ist, fortgeslohen.

So laßt uns denn M. L. hier, am Altare der Wahrheit, schwören einen neuen Eid der Treue an das alte Evangelium; laßt uns schwören einen neuen Eid der Treue — dem alten Glauben, der eine neue Welt erschaffen hat, der auch uns zu neuen Menschen umschaffen wird, wenn wir ihn in uns schaffen lassen.

# Drenzehnte Rede.

Wie bas Wehen des göttlichen Geistes,

Veni creator Spiritus, et emitte caelitus lucis tuge radium. Komm Schöpfer Geift, und fende vom himmet herab den Straf Deines Lichtes.

Der bekannte Hymnus (Gesang) der Rirche von dem heiligen Geiste, dessen Anfang ich so eben genannt habe: Komm heiliger Geist, und sende vom Himmel herab den Stral deis nes Lichtes — ist so alt als sinnvoll, so herzerhebend als groß, und drückt den Glauben aller gottseligen Menschen aus, den Glauben: daß phne die schöpferische Krast des heiligen Geistes die gesunkene Menschheit nicht neugeschaffen, ohne das göttliche Licht nicht erleuchtet, ohne das göttliche Feuer nicht zur heiligen Liebe entzündet, ohne das göttliche Keuer nicht zur heiligen Liebe entzündet, ohne das göttliche Keuer das göttliche Leben nicht neu lebendig werden kann.

In diesen Glauben stimmen alle Christen ein, und dieser Glaube fepert heut das Fest aller Feste Feste — das Pfingstfest, denn es ist das Fest der durch den heiligen Geist neuges schaffenen Menschheit.

Es ist hent wahrhaftig das Fest aller Feste, benn es ist das Fest der neuen Gesetz gebung: der heilige Geist schrieb den Menschen das Gesetz wieder in ihr herz, da es die Menschen nur auf Papier, oder auf Tafeln schreiben konnen.

Es ist heut wahrhaftig das Fest aller Feste, denn es ist das Fest der Geburt der christlischen Kirche, indem die Ausgießung des heiligen Geistes über die Jünger des Herrn die versammelste Gemeine in eine Kirche Christi verwandelt hat — die Menschen wurden Christen, das heißt: Gesalbte Gottes.

Es ist heut wahrhaftig das Fest aller Feste,benn es ist das Fest der Erfüllung ber gott:
lichen Verheissung, die alle Verheissungen
in sich saßt, einer Verheissung, die die ganze Mensch=
heit angeht, und einer Verheissung die noch besteht
in ihrer ganzen Sotteskraft.

Wir fenern heut die Erfüllung der gottlichen Berheisfung: "Ihr werdet mit dem heiligen Geis

Geiste getauft werden." Apostg. I. 5. Das war das letzte Wort Christi auf Erde. Und das war das erste Wort seiner Apostel. Am Pfingstfeste sprach Petrus zu dem versammelten Volke der Israes liten in Jerusalem:

"Ihr werdet empfangen die Gabe des heiligen Geis, stes: denn euch geht diese Berheissung an, und , eure Kinder, und alle, die zwar ferne sind, die ,aber der Herr unser Gott herbeyrusen wird." Apostelg. II. 39.

Daffelbe sprach Petrus denn auch zu Cornelius, dem heidnischen Hanptmanne. Und Paulus', und alle Apostel des Herrn sprachen es laut aus:

Es ift Gin Bater über alle;

Es ift Gin herr für alle;

Es ist Ein Geist Gottes in allen . Kindern Gottes.

Und das lette Wort Christi, und das erste Wort der Apostel ist der Glaube der ganzen Kirche geworden. Ich glaube an den heiligen Seist, stammeln schon die Kinder, und stammeln noch alle Weise auf Erde — denn nur die Thoren

spre=

fprechen anders. Und gerade bas, daß fein Mensch von der Gabe bes beiligen Geiftes ausgeschloffen ift, ber fich nicht felber ausschließet, daß biese Berbeiffung allen gegeben ift, gerade dies macht das heutige Teft gu einem rechten Freud enfefte. Denn wir fepern nicht bloß etwas Großes, das wirklich geschehen ift, wir fenern etwas Großes, bas geschehen ift, und alle Tage geschehen fann und geschehen wird in jedem, ber fich dem Evan= gelium Chrifti von gangem Bergen unterwirft. 211: fo das macht bas beutige Seft jum erften Freuden= fefte, daß es ein Seft fur alle ift. Denn das Pfingftfeft ift gleichfam eine Bunge Gottes, eine machtig schallende Pofaune, die ausruft in alle Welt: Rommet und horet das Große was geschehen ift, und mas in jedem aus euch wieder geschehen fann. Und dies ift es, mor= uber ich heut, mit innigfter Freude, mein Berg bor euch M. L. ausgießen werde - bies:

Was geschehen ist am großen Pfingst: Tage in Fernsalem an den Jüngern des Herrn — das ist ein gottliches Unterpfand dessen, was an uns geschehen kann, und geschehen wird, wenn wir der Gnade Gottes nicht selber widerstehen.

Romm!

Romm! Echopfer Geift, und beweise an ime, daß du bist der heilige Geift, der Schopfer Geift!

功

Was am großen Pfingstfeste zu Jerusalem ge-

Die Junger bes herrn beteten einmuthig, und erwarteten getroft die Erfullung deffen, mas verheis fen war; denn Jefus hatte ihnen gefagt, fie foll: ten fein Zeugniß von ihm ablegen, bis fie den heiligen Geift empfangen hatten; dann aber getauft mit bem beiligen Beifte, dann follten fie in aller Welt von ihm zeugen, und feie nem Mamen Die Welt unterwerfen. Da fie nun im Gebete und in Gintracht verfammelt waren, fieh! da entstand plotich ein Braufen gleich dem eines gewaltigen Sturmmindes, und es durchftromte bas gange Saus, worin fie waren, und es erschienen ihnen Flammen wie Zungen, und ließen fich auf einen jeden von ihnen hernieder, und fie murden alle erfüllt mit dem beiligen Geifte, und fie fiengen an, in mancherlen Sprachen zu reben, wie es ihnen ber Geift eingab. . . Die Racht war von ihren Bers zen verschreunden, alle Ratte von ihren Gemuthern, alle Turcht von ihren Seelen, alle Blodigfeit of monage

fen. Sie standen neu lebendig da, und predigten ewiges Leben; sie sprachen wie erleuchtete Manner Gottes, und predigten wider die alte Nacht der Sünde, der Finsterniß, des Todes. Sie stans den da wie vom himmlischen Feuer durch glübete Manner Gottes, die nichts mußten, als Gott in Christus geoffenbart, die nichts liebten, als die ewige Liebe in Christus geoffenbart, die nichts liebten, als die ewige Liebe in Gerzen, und sprechend auf der Zunge hate ten, um sie mitzutheilen, und das Leben auf den Handen trugen, um es für die Wahrheit zu opfern.

Das ist wahrhaftig geschehen, bas ist ber gott: tiche Urfprung der christlichen Kirche. Der Geist Gorfes wirkte im Junetn, was das Feuer im Menfern andentete, was der Sturmwind ankundete.

Die das Fener das kalte Metall in lauter Flamme verwandelt, so verwandelt der Geist Gottes die sinstern, kalten, todten Menschen der Erde in neue, erleuchtete, entzündete, lebendige Menschen des Himmels. Und wie der brausende Sturmwind das haus erschütterte, so ward die Welt durch den neuen Geist der Apostel in ihrer Grundveste beweget.

Das geschah; und dies geschehene ist ein gotts liches Unterpfand bessen, was an uns allen geschehen kann und wird, wenn wir anders die Gnas de Gottes nicht zurückstossen. Dann Gott ist nicht etwa nur ein Gott der zwolf Apostel, oder der huns dert zwanzig Personen im Sale zu Jerusalem; Er ist der Eine Gott für alle Menschen.

Es ist Ein Gott, der alle selig haben will. Ein Gott und Bater für alle.

Es ist Ein Mittler zwischen Gott und den Menschen, Christus, der nicht bloß für Jos hannes, Petrus, Paulus, sondern für das ganze menschliche Geschlecht in den Tod gieng, um das ganze Geschlecht mit Gott auszusohnen; es ist Ein Christus, Ein Herr für alle.

Es ist Ein heiliger Geist, dessen Licht nicht etwa einige Gegenden in Palastina erleuchsten, sondern alle Welttheile durchleuchten kann; der sich zuerst in Wenige ausgießt, um durch Weznige die Vielen zu durchströmen; Ein heiliger Geist für alle, die seine Gabe annehmen wollen.

Es ist Eine Kirche Gottes, nicht etwa für ein paar Jahrhunderte, oder für dren, vier Städte,

Jerusalem, Ephesus, Korinth, Rom, sondern für alle Zeiten und für alle Länder; deswegen heißt sie ihrer Einsetzung nach, die allgemeine, die kas tholische, die alles in sich fassende.

etwa für die weissen oder für die schwarzen Völker, es ist Ein Evangelium für alle Welt, für Gelehrte und Ungelehrte, für Philosophen und Unmündige, für Reiche und Arme, für Große und Kleine, für die Fischer in Galiläa, und für die Philosophen zu Athen. — Ein Evangelium für alle.

Es ist Eine Verheissung Gottes für alle, die Verheissung:

Ich werde euch den Geist der Wahr, heit senden, und der Geist der Wahrheit wird ben euch bleiben bis ans Ende der Welt: Gehet hin, und lehret alle Volfer. . . .

Wenn nun aber Ein Gott und Nater für alle, Ein Ehristus, Ein Mittler für alle, Ein heiliger Geist für alle, Eine Kirche Gotstes für alle, Ein Evangelium für alle, Eine Verheissung für alle Menschen ist: so wird

wird wohl auch, ba wir Menschen immer dieselben find; da wir immer eines gottlichen Lichtes bedur: fen, um Gottliches ju feben, einer gottlichen, bas Berg durchglubenden Flamme bedurfen, um Gotte liches zu lieben, fo wird, fage ich, bas Pfingftfest in einem jeden aus uns erneuert, wiederholt werben muffen, wenn wir aus finnlichen, fins ffern, falten, harten, irdifden, geiftige, lichthelle; liebende, himmlische Menschen werden follen; fo wird wohl die Ausgießung des heiligen Geiftes in den hundert zwanzig Personen zu Jerufalem ein ewig gultiges Unterpfant fenn, daß der Urm Gottes nicht abgefürgt fen, um auch und gut ergreifen; daß bie Quelle des gottlie den Geiftes nicht erfcbopfet fen, um auch und mit himmlischem Lichte zu taufen; daß die Gnade Gottes nicht ausgestorben fen, um auch und neu beleben zu konnen; bag die Liebe Christinicht untergegangen fen; um auch und von Finfterniß, Gunde und Tod zu erlofen; daß der Gerr, der reich ift für alle, die ihn aurufen, auch noch reich genug fen fur und; daß bas ewige Leben noch Leben genug habe, um uns aus der Gruft des Berderbens, und aus ber Solle des Lafters aufzuweden; daß der Scho:

pferische Geist schöpferische Kraft ge= nug habe, um auch uns umzuschaffen.

Freuet euch M. L., jeder aus uns kann, wenn er nur will, wenn er nur dem Evangelium sein Herz hingeben, wenn er sich nur Christo anvertrausen, wenn er nur der Lust des Fleisches und dem Dünzkel selbstgemachter Weisheit sterben will, jeder aus uns kann den heiligen Geist empfangen; zu jedem, der sein Herz diffnet, kommt der heilige Geist — wo nicht in Flammengestalt, doch in Flammenkraft.

So öffnet denn M. L. difinet eure Herzen dem göttlichen Lichte, daß sie erleuchtet, der götts lichen Flamme, daß sie entzündet werden. Dann ist wieder neu erfüllt die alte Verheissung, wies der erneuert das Pfingstfest, wieder wahr gesworden der Kirchengesang: Veni creator Spiritus. Dann ist wirklich gekommen der heis lige Geist, der Schöpfer Geist. Amen.

### Bierzehnte Rede:

Ohne Sellbstverläugnung kein Reich Gottes im Menschen, und: was sie sen.

Das Reich Gottes leidet Gewalt, und die Gewalt brauchen, reiffen es an fich. Matth. XI. 12.

Dag es ein Reich Gottes in dem Menschen geben fann; daß Gott in bem frommen, ges rechten, gottfeligen Menfchen wirklich regiert; daß Dies Reich Gottes nicht erobert werden fann ohne Demuth, die den Abgrund der Falschheit, den Abgrund der Blindheit, den Abgrund der vollftan: digen Gefühllofigkeit, Tragheit, Saumseligkeit in uns aufdecket, und anerkennet; daß dieses Reich Gottes nicht erobert werden fann ohne Ergrei= fung des ewigen Lebens, wodurch alle Bers fuchungen zur Gunde übermunden werden; daß uns das ewige Leben in Chriffus wirklich erschienen ift; daß dies ewige Leben durch die Ausgießung des Geiftes in den Aposteln und Jungern wirks lich gebohren worden fen; daß endlich die Mittheis lung des heil. Geiftes, die geschehen ift, ein Un= terpfand dessen sen, was auch an uns geschehen,

was auch uns mitgetheilt werden foll: dies war ber Inhalt aller heiligen Reden dieses Jahres.

Nachdem wir nun wissen, was das ewige Leben in Leben sen, was es heisse, das ewige Leben in Christus ergreifen; nachdem wir wissen, daß uns die Kraft des göttlichen Geistes für immer zus gesichert sen, wenn wir sie nur annehmen wollen: so kann ich jetzt die Frage: wie wir das Reich Gottes in uns erlangen, erhalten, in uns und in andern erweitern konnen, bestimmt so auslösen. Ich sage:

"Es giebt eine heilige Gewalt, die "sich der Mensch selbst anthun muß, und "wer sich dazu nicht entschließen kann, "der muß auf das Reich Gottes Verzicht "thun.

Ge ist eine heilige Gewalt, die sich der Mensch selber anthun muß, um das Reich Gottes zu erlangen, zu erhalten, und zu erweitern. Und diese heilige Gewalt, die sich der edle Mensch selbst anthut, ist das, was die Sprache des Evangeliums Selbst verläugnung nennt, und von dieser Selbstverläugnung werde ich in dieser und den noch übrigen Reden dieses Jahres zeigen:

10#

I. Was

- I. Was fie bann eigentlich fen;
- II. Wie sie beschaffen seyn muffe, um so große Dinge thun gn konnen;
- III. Wie sie allmählig die schreckende Gestalt verliere, und für uns lieblich, suß, bes seligend werde.

Heute: Was die Gelbstverläugnung, die Christus zur Bedingniß seines Reisches macht, eigentlich sen.

Die Menschen, die in der Welt gelten, die andern gefallen, die ihre Zwecke durchsetzen, die ein Amt, eine Ehrenstelle erringen, ja die nur in der menschlichen Gesellschaft den Namen guter Gessellschafter, den Ruhm einer seinen Lebensart verzdienen wollen, müßen sich mancherlen Gewalt anthun, müßen sich in fremde Launen schicken, fremden Mennungen sich anbequemen, müssen sich manches versagen, manches unangenehme erdulden. Dies nenne ich die Selbstverläugnung der Welt, die nicht nothwendig bose, und nicht nothswendig gut ist.

Menschen, die sich den Leidenschaften überant: wortet naben, mussen sich Gewalt anthun, um sie befriedigen zu können, mussen sich Gewalt anthun, um ihre Habsucht, oder ihre Herrschsucht, oder ihre Herrschsucht, oder ihre Gerrschsucht, oder ihre Gefallsucht zu stillen, mussen kriechen, um gebieten zu können, mussen Hunger leiden, um Uebersluß zu bekommen, mussen sich mißhandeln lassen, um andere mißhandeln zu können.

Dies nenne ich die Selbstverläugnung des Verbreschens. So mussen Diebe, Räuber manches Unsgemach ausstehen, um den Vorsatz ihres Einbruches, ihres Raubes in Erfüllung zu bringen.

Bon dieser zwenfachen Selbstverläugnung wegs
sehend, sage ich: es giebt noch eine dritte
Art Selbstverläugnung, die sich von den
benden andern himmelweit unterscheis
det, und diese ist die Selbstverläugnung des Evans
geliums, die Selbstverläugnung der Zugend,
die Selbstverläugnung der Religion.

Wer nämlich zu Gott aufschaut, wer die Ewig= keit ins Auge faßt, zu dem spricht Gott, zu dem spricht die Ewigkeit: "Mensch! es ist ein zwenfaches Gesetz in dir — das Gesetz des Himmels, und das Gesetz der Hölle. Es ist das Gesetz der Hölle in dir, und das Gesetz lauter also:

Thu, o Mensch! verlange, genieße als les, was dich gelüstet, flieh, unterlaß, wirf weg alles, was dir Unlust macht.

Es ist aber auch ein Gesetz des himmels in dir, das also lautet:

"Thu nichts, was dich nicht Gotts ähnlicher macht; meide alles, was das Ebenbild Gottes in dir entstellet, verzlange nichts, genieße nichts, rede nichts, was nicht dem heiligen Willen deines Gottes vollkommen entspricht.

Gesetz der blinden Begierde, das Gesetz der Glieder, wie es Paulus nennt, das ich aber mit Bedacht das Gesetz der Hölle nenne, weil der Mensch sich diesem Gesetz der Hölle nenne, weil der Mensch sich diesem Gesetze nicht ganz hingeben kann, ohne immer mehr Thier, ohne immer mehr Bieh, ohne immer mehr werrucht, ohne immer mehr Sastan zu werden. Ich nenne es ein Gesetz der Hölle,

weil sich der Mensch der Begierde nicht hingeben kann, ohne das höllische Feuer des Hasses, des Zornes, der Wut, des Ingrimms, der Verzweiss lung in sich anzuzünden, und in sich zu unters halten.

Es ist ein Gesetz des Himmels in dir, name lich das Gesetz Gottes, das Gesetz des Geistes wie es Paulus nennt, das ich aber mit Bedacht das Gesetz des Himmels nenne, weil der Mensch sich diesem Gesetze nicht ganz hingeben kann, ohne selbst immer himmlischer, ohne immer mehr Engel, ohne immer ein gleicheres Ebenbild Gottes zu werden, ohne wirklich das Paradies der Unschuld, ohne den Himmel der Liebe, des Friedens, der Geligkeit in sich anzubauen.

Ollso zwen Gesetze hat der Mensch in sich, und bende Gesetze streiten miteinander — der Himmel kann nicht Hölle, und die Hölle nicht Himmel wers den, die Begierde nicht Geist, und Geist nicht Besgierde werden. Und sedes dieser benden Gesetze will das Herz, will das Gemuth, will den ganzen Menschen sich haben. Da nun kein Mensch zwen so entgegengesetzten Herren mit ganzem Herzen dies wen kann, so muß eines aus benden geschehen. Entz

weder wenden wir Sinn und Herz und Geift von dem Gesetze des himmels weg, und geben und mit Sinn und Herz und Geist der Begierde, dem Gestetze der Holle hin: dann werden wir, was wir thun, bose, Thiere, Bieh, Satan.

Dies ist so wahr, daß man ohne ein großer Menschenkenner zu seyn, dem versunkenen Menschen das Thier, das Vieh, und dem gottlosen Menschen den Satan kann leibhaftig zum Auge herausschauen sehen. Oder wir ermannen uns, und reissen Sinn und Herz von dem Gesetze der Hölle, von den Reiszen der Begierde mit siegender Gewalt weg, und erzgehen uns von ganzem Herzen, und mit ganzem Gemüthe dem Gesetze des Himmels, und sprechen vor Gott, vor der Ewigkeit:

"Gott! Ewigkeit! Du sey mein Zeuge: ich "will für alle Forderungen, die das Gesetz der Hölle "an mich macht, von nun an und immer blind, "taub, stum, lahm, todt seyn; ich will für das Gesensetz des Himmels ein Auge haben, um es zu sehen, "ein Ohr, um es zu hören, einen Mund, um es "zu verkünden, ein Herz, um es zu lieben, einen "fre nen Willen, um es zu vollbringen, ein "Leben, um es darin schön abzubilden."

### Das will ich -

Wenn wir nun im Innersten unsers Wesens vor Gott und der Ewigkeit so sprechen: so vers laugnen wir und selbst im Sinne des Evans geliums; denn wir verläugnen, wir unterdrücken, wir zernichten gleichsam das Gesetz der Hölle, um das Gesetz des Himmels zu vernehmen und zu volls bringen; wir schließen das Ohr vor der Stimme der thierischen Begierde, um zu hören die Stimme des Himmels; wir verläugnen das Thierische, das Niedere, das Vergängliche, um in und das Höhere, das Göttliche, das Ewige zu vernehmen.

Das ist die Selbstverläugnung des Evanges liums. Sich selbst verläugnen heißt: zu allem, was die Begierde wider Gottes Ordnung in uns begiers det (begehret), wie todt seyn, so wenig auf die Forderung der Begierde achten, als wenn keine Bez gierde in uns wäre. Diese Selbstverläugnung nennt. Christus: sich selber Gewalt anthun, um des Reiches Gottes willen, denn wer sich nicht Gewalt anthut, den wird die Begierde übereilen, überlisten, überwinden. Die Selbstverläugnung ist also die heilige Gewalt, die sich der Mensch selbst ans thut, um über die Begierde zu herrschen, und für Gott und Gottes Reich zu leben.

Diefe Gelbftverlaugnung nennt Chriftus ein Banbeln auf einem ich malen Bege, ein burchs bringen durch eine enge Pforte; benn der Weg ber blinden Begierde ift ein breiter Weg, und alle Welt wandelt auf ihm, ift die große Landstraße, auf der alles, Bieh und Menfch bunt durchein: anderlauft. Der Weg bes Geiftes ift ein fch mas ler Beg, nur die Wenigen, nur die Ausermahle ten mandeln auf ihm mit Ernft und Borficht. Thor, burch bas die Begierde eingehet, ift ein breis tes Thor; viele geben in großen Saufen bindurch - aber das Thor, burch das der beffere Menfch bine burchbringt, ift ein enges; er muß fich klein mas chen, um hindurch fommen zu tonnen, muß fich webe thun tonnen, um wirklich hindurch ju brins gen. . .

Also nochmal: die Selbstverläugnung des Evangeliums ist 1) eine Gewalt, ist 2) eine heilige Gewalt, die 3) der Mensch sich selber, der Begierde, der Sinnlichkeit, dem Fleische, dem Stolze anthut, und die er sich 4) anthun muß, um auf das Gesetz der Hölle in sich nicht zu horchen, und um das Gesetz des Himmels, als wenn es das einzige Gesetz in ihm ware, in allen Vorfällen des Lebens zu vernehmen und zu vollbringen.

Endlich: die Selbstverlängnung ist das, was die Welt für Thorheit, für Wahnsinn, für Schwärs meren ausgiebt, das aber, in sich die hochste Weise heit, und das schlechthin nothwendige Mittel ist, ohne welches das Paradies der Unschuld, der Hims mel der Liebe auf Erde nicht hergestellt werden fann; denn das Gebot der Selbstverläugnung ist kein and deres als dieses: Menschen! tödtet die Hölle in euch, damit der Himmel in euch gebohren, und groß gezogen werden könne.

word and and partially a library

### Funfzehnte Rede:

Die Selbstverläugnung muß opfernd, muß allopfernd fenn.

3ch bin nicht gekommen Friede ju fenden, fondern das Schwert. Matth. X. 34.

Mit der Freude, die mir die feste, siebenfach geläuterte Ueberzeugung von der Wahrheit und Göttslichkeit des Christenthums einslößet; mit der Zuzversicht, die mir der vertraute Umgang mit der Wahrheit, die da heilig und selig macht, in die Seele legt; mit dem Muthe, von dem die frenzmithige Verkündung des Evangeliums nie entblößt seyn kann, sahre ich heute fort, das Geheim niß der allerhellsten Lehre zu enthüllen, ein Geheimniß, das der Lehre unnatürlich, und nur durch die Schwachheit und Thorheit des menschlischen Herzens entstanden ist — deutlicher: die evansgelische Lehre von der Selbstverläugnung in ihrer Wahrheit und Schönheit darzustellen.

Diese Lehre ist an sich so klar, daß sie nicht nur aller gesunden Vernunft von selbst einlenchtet, sondern auch täglich von der Erfahrung, und zwar von der Erfahrung guter und boser Menschen bestätiget wird; von der Erfahrung der Guten, die durch tägliche Gelbstverläugnung

immer mehr Tugend, immer mehr Weisheit, immer mehr Frieden erringen;

durch die Erfahrung der Bosen, die aus Mansgel an Selbstverläugnung immer boser, thorichster, elender werden.

Von dieser Selbstverläugnung habe ich in der letzten Rede gezeigt, was sie sen, und daß sie nichts anders sen, als der ernste, der stete, der heilisge Kampf für das Gesetz des Geistes wider das Gesetz der Glieder; daß sie sen die heilige Gewalt, die sich der Mensch selbst anthun muß, um das Gesetz der Hölle in sich zu unterdrücken, und das Gesetz des Himmels zu vollbringen.

Bon dieser Selbstverläugnung habe ich nun weiter zu zeigen, wie sie beschaffen senn musse, wenn durch sie das Reich Gottes erobert, erhalten, ers weitert werden soll.

Nach der klaren Lehre des Evangeliums, die die Lehre der hochsten, der ewigen Wahrheit ist, muß die Selbstverläugnung, um so große Dinge thun zu konnen, so beschaffen senn. Sie muß

- 1) allaufopfernd,
- 2) ausdauernd bis an bas Ende fenn.

Seute von dem Erften:

Die Selbstverläugnung, die Christus lehret und fordert, muß allopfernd senn, wenn durch sie Gottes Reich erobert, erhalten, erweitert werden soll.

Selig, meine Freunde, bin ich in dem klaren Bewußtsenn, daß ich sie

eine Wahrheit, ganz gewiße Wahrheit, hochst wichtige Wahrheit lehre.

Ueberselig wurde ich senn, wenn ich voraus: setzen durfte, daß ihnen die hochst wichtige Wahrs heit auch die angenehmste ware.

Gott! in beinem Ramen!

Die Selbstverläugnung, die Christus lehrt, und von seinen Jungern fordert, ist all = opfernd.

Wer Christ senn will, muß den Muth haben, alles daran zu geben, was ihn in der Nachfolgung Christi hindern kann. Er hat es deutlich ausges sprochen:

"Wer nicht allem absaget, was er hat, kann nicht mein Junger senn."

Und diese Forderung ergeht nicht etwa an die Apostel, die all ihre Berbindung mit ihren Landes: und Religione: Genoffen aufgeben mußten, um in aller Welt die neue Botschaft des himmels zu ver= funden; diese Forderung ergeht nicht etwa an die Chriften der erften Jahrhunderte, die in den heiffen Tagen der Berfolgung des driftlichen Namens, alle Guter, oft auch das Leben opfern mußten, um ihrem Bekenntniffe Chrifti nicht untren zu werden; Diefe Forderung geht, in der Sauptfache, alle Chriften aller Zeiten, fie geht alle Menfchen an. Denn fie liegt in dem großen Gebote, das allen Menschen gegeben ift: Liebe Gott von gangem hers gen, von gangem Gemuthe, aus allen Rraften. Denn, wie follte der Menfch in Gott die hochste, die ewige Wahrheit anbeten können, wenn er sein Gemüth an den flüchstigen Schein der zeitlichen Güter, der zeitlichen Ehre, des zeitlichen Lebens hinhängt? Wie sollte der Mensch in Gott die hoch ste, die ewige Schonscheit lieben können, wenn er sein Gemüth an den flüchtigen Zauber der vergänglichen Welt hinz hängt? Wie sollte der Mensch in Gott das hochssselfe Gut sinden können, wenn er sein höchstes Gut nur immer ohne Gott und ausser Gott suchet, wenn sein Gemüth, hingegeben den Täusschungen der kurzen Lust, und den Reizen der verbotenen Lust, kein Ohr mehr für das Wortes, keinen Blick mehr für das Licht Gottes, kein Gefühl mehr für das Licht Gottes,

So gewiß es also außer dem Einen lebendigen Gott keinen andern Gott giebt, so gewiß diesem Einen Gott, als der hochsten, der ewigen Wahrs heit unsere ganze Vernunft huldigen soll; so ges wiß diesem Einen Gott, als der hochsten, ewigen Schönheit, als dem hochsten, ewigen Gute, unser ganze Wille, unser ganzes Gemüth huldigen soll: gerade so gewiß ist es, daß die Selbstverläugnung, die Christus lehret und fordert, allopfern d senn müsse, und daß diese Forderung alle Menschen ans gehe.

Die Gelbftverlaugnung muß opfernd, und muß all : opfernd fenn. Gie muß opfernb fenn, denn wenn das Liebfte, wenn bas Branch= barfte, wenn das Rad fiverwandte uns binbert, den flaren Willen Gottes zu vollbringen, und und reitet, ihn ju übertreten: fo muß es geop: fert werden, wenn gleich die Opferung mit ben empfindlichften Schmerzen v rbunden fenn foll. Dies lehrte Chriftus in jenen Worten : "Wenn dich bein "Mug argert, fo reif es aus, und mirf es von dir." "Wenn dich beine rechte Sand argert, fo haue fie "ab, und wirf fie von dir." Dhne Mug ift mir Die ganze Welt - Dacht; ohne Sand habe ich Das Werfzeug aller Werfzenge verloren. Und boch fagte Chriffing: wenn bich ein Menfch, er fen bir gleich fo lieb, wie dein Auge, fo brauchbar, wie deine Sand, fo nahe verwandt, wie die Glieder beines Leibes, jum Bofen verführen will, durch feine Lehre, durch feine Berfprechungen, durch feine Drohungen, durch fein Angeben, durch feine Macht: fo reiß dich los von diefem Menschen, follte bir auch dies Losreißen fo wehe thun, als wenn bir Die Angen ausgestochen, die Sand abgehauen, ber Leib geftimmelt wurde.

Allso die schmerzhaftesten Opfer bringt der Jünger Christi, der in der Schule Christi bleiben Gottes Reich in uns. 11 will will. Er sieht nicht darauf, was ihm in den Ausgen der gelehrten Welt den Namen eines Gelehrsten, was ihm im Laufe der Welt, Reichthum, Ehre, Anschen, Macht, einbringen kann; er sieht nur darauf: Was fordert Gottes Wille von mir? Was fordert die Gerechtigkeit von mir? Was bin ich meinem Gewissen, meinem Berufe, dem Evangelium schuldig?

und, sobald er nach reifer Erwägung die Stimme der Wahrheit in sich vernimmt: Das bist du Gott, der Gerechtigkeit, dem Gewissen, dem Beruse, dem göttlichen Evangelium Christischuldig, — so sieht er nicht mehr links und rechts, bespricht sich nicht mit Fleisch und Blut, sondern legt das Opfer auf den Alltar — sprechend: Gut, Shre, Leben liegt in Gottes Hand, die Pflicht liegt in der meinen, die will ich heilig erfüllen; für alles übrige sorget Gott, — —

Und eben deswegen, M. L., weil der himms lische Geist der Selbstverläugnung schon so ziemlich von der Erde gestohen ist, eben deswegen ist — die Keuschheit so wohlseil geworden, ist die Ges rechtigkeit so wohlseil geworden, ist das feste, mannhafte Bekenntnis Christi so wohlseil geworden, daß sie, wenn es so fortgienge, Seltens heiten werden müßten. Denn, sobald die Mensschen für Glaube, für Gerechtigkeit, für Keuschheit keine Opfer mehr bringen wollen, so müssen Glaube, Gerechtigkeit, Keuschheit von der Erde schwinden, so müssen Unglande, Ungerechtigkeit, Schench, und zügellose Wohllust allgemein werden.

3ch lente wieder ein.

Die Selbstverläugnung muß nicht nur opfernd, sie muß allopfernd seyn. Alles, was (es sey in mir, oder außer mir) was mich zum Ungehorsam wider das heilige Gesetz reitzet, alles das muß für mich seyn, als wenn es nicht wäre; ich muß seine Reitze so wenig achten, als wenn ich sie nicht sähe, als wenn ich blind wäre; ich muß seine Lockstimme so wenig achten, als wenn ich sie nicht hörte, als wenn ich tanb wäre; ich muß seine Einladung so wenig achten, so wenig mich nach ihr richten, als wenn ich lahm wäre. Das sagt Christus:

"Wer Bater und Mutter mehr liebet als mich, der ist meiner nicht werth; Wer Sohn oder Tochter mehr liebet als mich, der ist meiner nicht werth. Matth. X. 37. "Wer mich nicht mehr liebet, als sein Leben, der ist meiner nicht werth." Math. X. 39.

All: opfernd muß die Gelbstverläugnung senn, die Christus lehret. Man muß Gott mehr gehorchen, als den Menschen, rufen mit Christus seine heiligen Apostel.

Und eben deswegen, weil Christus an seine Jünger so große, so herzdurchschneidende Fordes rungen machet, eben deswegen hat er so wenig Iunger; eben deswegen hat er so viele Namens. Freunde, so wenig wahre Freunde; eben deswes gen giebt es so viele Schein : Christen, und so wenig wahre Christen. Es ist auch ungemein leich: ter, die Lehre Christi für Schwärmeren, und die wahren Christen für Narren ausschrenen, als das Gebot der Selbstverläugnung treu erfüllen.

Und das ist das Schwert, das Christus zu senden gekommen ist. Das scheidet Menschen von Menschen; das bringt den heiligen Unfrieden in die Welt: "Ich, sagte er, bin nicht gekommen, Friede zu senden, sondern das Schwert." Als spräche er:

Der Geist meiner Lehre wird wie ein zwenschneidiges Schwert Menschen von Menschen sondern, wird Zwietracht in die Welt bringen, wird den Frieden, das gute Einverständniß, das Finstere nisse mit Finsternissen, Laster mit Lasstern, Hölle mit Hölle haben, aufheben, wird zum heiligen Krieg in die Posaune stossen.

So geschah es auch, so geschieht es noch, so wird es geschehen bis aus Ende der Welt. Uebers all, wo das gottliche Evangelium geprediget wird, theilet ein heiliges Schwert die Menschen von Mensschen. Die meisten bleiben mit ihren Meigunsgen an der Ehre der Zeit, an den Gütern der Zeit, an dem Leben der Zeit, an dem Ichließen sich noch näher an ihres Gleichen an.

Die Wenigern sehen nicht, was Bater, Mutter, was Sohn, was Tochter, was die Großen, was die Gelehrten, was die Reichen thun, sie nehmen das Samenkorn des ewigen Lebens ins offes ne Herz auf, bewahren es vor den Raubvogeln des Spottes, der Mode, der Thorheit, lassen es nicht ersticken im Gedränge der Sorgen für Nahrung und Rleis

Kleidung, lassen es nicht verdorren auf dem Felsens grunde des eigenen Herzens, lassen es im heil. Gezbete, in steter Selbstverläugnung, in treuer Uebung hundert fältige Frucht bringen, und schliez sen sich an die Wenigern, an die wahrhaft Edlen, an die wahrhaft Großen, an die wahrhaft Weisen, an die Wahrhaft Weisen, an die Auserwähleten an.

Also: die Selbstverläugnung muß opfernd, muß allopfernd seyn. Gott! verleihe uns Muth zu dieser Selbstverläugnung, und stärke uns in diesem Muthe, daß wir das Liebste, das Brauchbarste, das Nächstverwandte, das uns von dir entfernt, opfern, und alles opfern, was dir nicht gefällig ist. Dann sind wir Christen—bann spricht einst Christus zu uns: "Weil ihr mich auf Erde nicht verläugnet habt, so will ich mich zu euch bekennen im Him= mel."

# Sechszehnte Rede:

Die Gelbstverläugnung muß kein geringeres Maß ihrer Dauer haben als das bes menschlichen Lebens.

Wer die hand an den Pflug leget, und fieht fich noch nach Dingen um, die hinter ihm find, ber taugt nicht jum Reiche Gottes, gut. 1X. 62.

Es haben die weisesten Manner aller Zeiten ihren Unterricht damit angefangen, daß sie freywillig ers klarten:

"Die Wahrheit, die sie verkündeten, sen eine bittere Arznen, über die man nicht viel klusgeln, nicht viel vernünfteln müßte, sondern die kurz und gut, ungeachtet alles Widerwillens der Natur, eingenommen werden müßte, wenn die Kranzken gesund werden sollten."

Sie haben dffentlich und vor aller Welt bes kannt: "der Mensch habe nur die Wahl: ents weder krank und elend zu bleiben, oder sich die bits tere Arzney gefallen zu lassen."

Dies gilt nun besonders von der göttlichen Lehre Jesu Christi, denn sie ist wahrhaftig eine himm=

himmlische Argnen, durch die bie franke Menfchheit wieder genesen, und vollende ges heilt werden foll. Und: wenn die gange Lehre Christi eine zwar himmlische, aber fur ben finnlichen Menschen bittere Arznen ift, so ift es porzüglich die Lehre von der Gelb fiverlaugnung, bie Die garten Dhren nicht horen mogen, und die besmegen in Schriften und mundlichen Bortragen, Die fich nach bem Gernhoren frichten, immer feltner ausgesprochen wird. Aber, wer die Menschen niehr liebt, als fich felber, wer fie gefund und felig feben mochte, der lagt fich in seinem gottlichen Berufe nicht fibren, die beilschaffende, obgleich noch fo bittere Arzuen, Die er fur fich felber eingenommen, und bewährt gefunden hat, und taglich findet, auch audern mit allem Rachdrucke zu empfehlen.

Diesem Beruse getreu, habe ich Ihnen M. L. in der letten Rede dargethan, daß, wenn die Selbste verläugnung das Reich Gottes erobern, das eroberte behaupten und erweitern soll, sie allopfernd sehn musse. Heut will ich das andere Kennzeichen der ächten, evangelischen Selbste verläugnung klar vor Augen legen, daß sie auch ausdauernd bis ans Ende sehn musse,

wenn sie das Reich Gottes erobern, behaupten, ers weitern will.

Wenschengeistes lieb ist, so hören Sie mit Liebe — zu, denn ich enthülle vor ihren Augen das Geheims niß, das Arcanum der sicherheilenden Arzney. Ich fange an im Namen unsers göttlichen Arztes, Jesu Christi.

"Die Gelbstverläugnung soll ause dauernd bis ans Ende seyn."

Der tiefste Grund dieser Lehre liegt, o Mensch, in dir selber. Denn sieh! du trägst den Feind, der sich wide Gott und Gottes Ordnung, wider den unsterblichen Geist und das Gesetz des Geistes emport, in dir selber. Dieser Feind des Menschen, der im Menschen selber ist, der, sobald er frengelassen wird, ausschlägt wider das heilige Gebot, dieser Feind ist die Begierde des Menschen nach der Lust der Sinne, nach dem Gut der Erde, nach der Ehre der Welt. Dieser Feind ist die Begierde, die zwar der weise, der fromme, der gottselige Mann mit siebenfacher Kette gebunden halt — Zag und Macht

Racht, die aber überaus luftern, hochft mach: tig, und unergrundbar = tudifch ift.

Die Begierde ist lustern, denn sie will uns gebunden sehn und herrschen über all, und herrschen über die ganze Matur und über die ganze Welt. Die Begierde ist hoch sim achtig, denn sie stehet mit allen Reisen von außen und innen im Bunde, und spottet des Gewissens und Gottes, und aller Obrigkeit. Die Begierde ist unergründbar ztückisch, denn sie kleidet sich in die Farbe der Tugend, sie hüllet sich in den Mantel der Vernunft, und nimmt selbst die andächtige Mine der Gottseligkeit an.

Diese Begierbe ist aber nicht nur lustern nach herrschaft, nicht nur machtig im Angrisse, nicht nur tückisch in Ausführung ihrer Wünsche. . sie ist überz dem schnell anwach send zur fürchterlichsten Größe. Diese Begierde ist, wie die Seher der Borzeit unser Elend schon gemalet haben, ansangs wie ein schwacher Wurm, den du nicht achtest, der sich aber zuerst in eine große Giftschlange verwandelt; der sich, wenn du ihm mussig zusiehest, ohne dich dagegen zu wehren, nachher in einen allgewaltigen Drach en verwandelt; der sich lange darnach, wenn er deinen Geist ganz in Fessel gez

schlagen, und den Leib vollends zerrüttet hat, noch einmal verwandelt, aber — in die lebendige Holle des Menschen, in ein wahrhaft höllisches Feuer, das ihn in Zeit und Ewigkeit peiniget.

Das ist die kurze Lebensgeschichte der Begiers de. Die Begierde geht also nach Christus und allen göttlichen Propheten eine drenfache Verwandlung durch, die jeder bose Mensch in sich erfahren kann. Aus dem Wurme der Begierde wird erstens eine Siftschlange, die alle Keime des Guten in dir vergistet: Dies ist die erste Verwandlung. Aus der Giftschlange wird ein allgewaltiger Drasche, der sich wider den Himmel, und alle Ordnung der Erde emporet: Dies ist die zwente Verwandlung. Aus dem Drach en wird endlich die lebendige Holle, die der eigentliche Lohn des Lasters ist: Das ist die dritte und letzte Verwandlung.

Diese Schlange, diesen Drachen, diese Hölle trägt jeder Mensch in sich, denn sie sind in der Begierde nach Lust, Gut, Ehre schon mit = gebohren. Wenn wir also nicht stets die Begierde unterdrücken, nicht stets den zertretenden Fuß über dem Kopfe der Begierde halten, wenn wir, statt die Begierde zu unterdrücken, sie selber locken, sie lieber liebkosen,

fie felber nahren, fie felber groß gieben, fie felber bewaffnen: fo merben die Schlange, ber Drache, die Bolle, die in= und mit ber Begierde ichon gebohren find, vollende ausgebohren, und ter Mensch ift unwiederbringlich verloren. Denn Die Begierde, wenn du sie machsen laffest, bleibt nicht lange ein Burmlein, das du mit dem Fuße gertreten fonnteft; wird eine Giftich lange, Die je langer je mehr alle Gliedmaffen beiner Tugend um windet, und allen beinen guten Borfagen einen todtenden Big verfetet; und die Giftichlange bleibt auch nicht lange was fie ift: wenn du fie machfen laffest, so steht auf einmal der große Drache vor dir da, ber beinen gangen Wirkungefreis mit dem Pefthauche bes Unrechtes anftedet, und bich gang jum Berfzeuge ber Ungerechtigfeit macht, bis bu das Opfer derfelben wirft. Aber auch der Dras che fann nicht lange bleiben - mas er ift, er muß der Solle Plat machen. Die Gunde, die bisher beine Luft, bein Paradies war, muß im Aurzen beine Solle werden, und dich - guerft mit ihrem fleis nen Feuer der Gewiffensangft peinigen, bis fie bich, vom Leibe geschieden, und von Gottes Uns geficht ausgeschloffen, bem großen Feuer übers antwortet.

Wenn nun aber beine Begierde, dein Feind in dir ist, wenn sich die Begierde wider Gott und Gottes Ordnung emport, wenn die Begierde so lüsstern, so mächtig, so tückisch, so fürchterlichs schnell groß wird; wenn sie, sobald du sie aus dir machen lässest, was sie kann, dein ganzes Wesen vers giftet, beinen ganzen Wirkungskreis ver pestet, und ein höllische Seuer in dir anzündet: so ist es so klar, als: zwenmal zwen giebt vier; so ist es augenscheinlich klar, daß du den zertretenden Jußstets über dem Kopse der Begierde halten müssest, siets die Begierde unterdrücken müssest, wenn du dich vor ihrem Gifte, vor ihrem Pesthauche, vor ihrer Höllen flamme bewahren willst.

Was nun den Juß auf den Kopf der Begier:

de setzet, was den Juß nie von dem Kopfe der Bes

gierde zurückzieht, was den Kopf der Begierde wirk
lich tritt und zertritt, das ist die christliche Selbsts

verlängnung, die eben deswegen andauern muß,

die deswegen aus dauern muß bis ans Ende, weil

die Begierde nie fromm werden kann, weil sie stets

bewachet, stets verfolgt, stets gedrückt, stets un=

terdrückt werden muß.

Rounte

Konnte ich euch anstatt dieser kalten Beschrei: bung, ein Gemälde von Raphael vorzeigen, so würdet ihr mit Augen sehen, was ich bisher dem Ohre sagen wollte. . . Dieser große Maler wollte das Christenthum in seiner Schönheit malen. Er wählte also eine Held in. Groß, hoch und hehr sieht sie da, blickt gen Himmel, umstralt mit dem Lichte Gottes — unter ihren Füßen windet sich der Drache, und bäumet sich. . . Sie aber, die Held das Haupt des Drachen; und in ihrer rechten Hand grünet sichon ein Palmzweig — das Zeischen des Sieges. Tag und Nacht sieht der Fuß über dem Haupte des Drachen. . .

In ihrem Ohre tonet das stärkende Jubellied; in ihrem Herzen wohnt der heilige Geist; aus ihrem Munde erklinget das Schlachtlied —

"Todeskampf ift unfer Leben, Siegesluft fann Gott nur geben!"

Das ist das mahre Bild der Selbstverläugnung!

Erleuchtet von Gott, kennt der Christ seinen Jeind, die Begierde;

Geftarkt von Gott, streitet der Christ wider seinen Feind, die Begierde;

Stets angefeuert von Gottes Geiste, wird der Christ des Streitens nie mude, traut dem Feinde nicht, trant dem Siege nicht, und sein Kampf endet sich nur mit dem Leben.

So kampften alle Menschen Gottes von Abel bis zum jüngsten Streiter, der — etwa in dieser Kirche jetzt — den Muth fasset, unter die Fahne Christi zu treten . . . und eher zu sterben, als die heilige Fahne wieder zu verlassen.

Daß die Selbstverläugnung aus dauren musse, hat uns, um nur eines noch anzusühren, Shristus auch unter dem, im Eingange angeführten Bilde eines rüstigen Ackermannes andeusten wollen. Wer einmal, sagt er, die Hand an den Pflug legt, und wieder umsieht zu den Dingen, die hinter ihm sind, taugt nicht zum Reiche Gottes. Denn wer diel umsieht, der ackert wenig; und wer zu dem, was hinter ihm liegt, was die Begierde haben will, umsieht, den wird die Begierde auch zu sich heranlocken, oder ben der Hand ergreisen, und ihn — zu sich hinreissen; er wird Pflug — Pflug seyn lassen; das Seld wird ungeackert bleis

Beld ungeackert, und unbestellt blieb.

Das ist das Jammerbild so vieler unter uns. Wenn sie auch hie und da der Begierde ein wenig den Rücken kehren, und die Hand an den Pflug legen — bald ruft die Begierde wieder, und der Pflug steht zwar auf dem Ackerfelde, aber die Menschenhand ist nicht daben.

Die Begierde hat gesiegt, der Borsat ist verseitelt — und ich fürchte, die Begierde wird ihre Beute nicht mehr auslassen. Untüchtig zum Reiche Gottes, wird er, der arme Mensch, immer tüchtiger, ein Opfer der Begierde zu werden.

Wir aber M. L. was wollen wir?

Gott!

Wir legen die Hand an den Pflug, und sehen uns nicht mehr um.

Tean mer tele america est antien gent aus T

Wir legen die Hand an den Pflug, und sehen uns nicht mehr um.

to his becaused en ; over they ber Noon trapping ,

## Siebzehnte Rede.

Was das Schwere, das Bittere, bas Peinliche ber Gelbstverläugnung leicht, suß, lieblich machen kann.

Mein Joch ift fanft, und meine Burbe leicht. Chrifius ben Marth. XI.

Ich muß wohl selbst bekennen, was meine Zuhos rer gefühlet haben werden, daß der Inhalt meiner letten dren Reden, ben aller seiner Wahrheit, bes sonders unaugenehm, und dem sinnlichen Ohre widerlich war, denn es waren Reden von der Selbstverläugnung:

Was sie sen, eine heilige Gewalt, die der Mensch sich selbst anthun muffe, um das Reich Gottes in sich herzustellen;

Das sie allopfernd und ansdauernd bis ans Ende fenn muffe:

Da ift Wort und Inhalt gleich wiberlich.

Desto mehr freue ich mich, daß ich heut in ein Gebiet komme, das uns dieselbe widerliche Gottes Reich in uns. 12 Wahr= Wahrheit von ihrer angenehmen, lieblichen Seite barftellt. Denn ich sage:

So schwer, so bitter, so widerlich die Selbstverlängenung dem, der sie nicht aus Erfahrung kennt, seyn musse: gerade so leicht, so suß, so lieblich, so beseligend ist sie dem erfahrnen Christen, der ihre innerste Frucht bereits gekostet hat. Und, was von dem ganzen Inhalte der Lehre Jesu gilt, das gilt auch von der Selbstverläugnung. Sie ist ein sanse tes Joch, sie ist eine leichte Burde.

Um nun M. Z. vollkommen davon zu überzeus gen, um ihnen heut eine wahre Freuden = Bothschaft zu bringen, ein wahres Evangelium kund zu machen, werde ich die Wahrheit von ihrem Grunde aus dars zustellen suchen, indem ich zeige, was es denn eis gentlich sen, das das Schwere, das Vittere, das Wiseberliche der Selbstverläugnung erleichtern, versüssen, und in eine Art Seligkeit verwandeln könne.

Was die Selbstverläugnung so leicht, so suß, so beseligend macht, ist

und die treue, sich selbst wiederholende Lebung; ist

- 2) das Benspiel und die Gefellschaft der wenigen Auserwälten, die das Joch vor unsern Augen tragen; ist
- 3) die stets nothwendige, und nie fehlende Gnas de Gottes.

Da Sie Unangenehmes willig horten, so wers den Sie das Liebliche nicht ungern vernehmen.

Was die Selbstverläugnung leicht, süß, lieb. lich macht, ist der wohlberechnete, ernste Vorsatz, und die treue, sich stets wiederho= lende Uebung.

Wer einmal dahin gekommen ift, daß er vor Gottes Auge spricht:

"Nun erkenne ich, daß die Stimme meis meines Innersten: sen mäßig, nüchtern, keusch, gerecht, ertödte in dir die Selbstsucht, zernichte die Hoffart des Lebens, zertrete die Anhänglichkeit an die Güter der Erde, das Gesetz Gottes selber ist; nun weiß ich, daß Gott mein hoch stes Gut, daß die Ewigkeit meine Heimath, daß Christus mein Lehrer, mein Borbild, mein Erloser, mein

Führer in das selige Reich Gottes ist; nun weiß ich, daß der Geist Gottes die Stärke meines Seistes, und jede seiner Gaben ein neues Unterspfand der ewigen Seligkeit ist; nun will ich den Anregungen des göttlichen Geistes folgen; nun will ich den Willen Willen Gottes zu meinem höchsten Augensmerke machen; nun will ich lieber das Leben opfern, als diesem Entschlusse untreu werden:"

Wer einmal, fage ich, babin gefommen ift, bag er weiß, mas er will, und daß er mit Gott will, mas er vor Gott foll, und bies fein Bollen taglich zwen = dren = hundertmale vor Gottes Muge erneuert, und mit diefem feinen bundertmal erneus erten Borfatze die Band ans Wert legt, dem Jos de ber Gelbftverlaugnung feine Schultern unterzieht, und, wenn ihn neue Reige locken, wenn ihn neue Befchwerniffe brangen, immer wieder in fich bina ein, und gu Gott aufblicht, und immer wieder im beiligen Gebete, feinen erneuerten Borfat wieder erneuert; wer einmal dabin gefommen ift, ich menne, ju diefem wohlberechneten, ernften Borfate, gu diefer trenen; fich ftets wiederholenden lebung; o, der wird, wo nicht beute, boch morgen gewiß gu fich felber fagen muffen: Wie ift mir boch die Gelbftverlaugnung, Die mir fonft fo fd) wer

schwer war, jest so leicht, die mir so bitz ter war, jest so suß, die mir so widers berlich war, jest so lieblich, so beseliz gend geworden!

Pahrhaftig, Gott hat seine Allmacht in die Hand des Vorsatzes und der Uebung gelegt. "Wir sind all mächtig, sobald wir, im Geiste Eins mit dem Allmächtigen, vor ihm streiten, mit ihm siegen wollen."

Das ist die Kraft bes Vorsatzes, das der Segen der sich siets wiederholenden Uebung. Das ist die Erfahrung aller tugendhaften Menschen, das ist das Element aller Gottseligen. So werden, und nur so werden alle Feinde des ewigen Heiles überwunden. Ist es der wilde Zorn, der dich tyras nistrt? Ist es die übermächtige Wohllust, die dich in Fessel geschlagen hat? Ist es die Hoff art des Lebens, die dich beherrschet? Ist es die niedre Habe such die dich Tag und Nacht beunruhiget? Oder sind es die Hollust, die dich Tag und Nacht beunruhiget? Oder sind es die Hollust, die dich das Leben jagen, Zorn, Wohllust, Hoffart, Habsucht? Iede dieser Furien, und alle miteinander können überwunden werden — und können nur überwunden werden — dadurch, daß

bu, im Aufblice gu Gott, und gu feinem ewigen Befete, zu Gott und feinem beiligen Beifte, Gott, bie Emigfeit, bas emige Leben muthig ergrei: feft, und mit biefem neuen, emigen Leben bemaff= net, alle Lodfungen des Zeitlichen, alle Ctacheln des Borns, alle Meite ber Wohlluft, ber Soffart, ber Sabfucht gurudfchlagft, und diefen hundertmal fies genden Borfat wieder erneureft, und mit beiligem Gebete belebeft. Dann wirft bu erfahren, bag ber Born eine Solle fenn, weil er feinen Freund mit hol= lifchem Feuer martert, und die Sanftmuth ein Sim= mel, weil fie alle Joche fanft, alle Burden leicht macht, alfo die Gelbftverlaugnung eine leichte, fuße, liebliche, befeligende Cache, weil fie vor jener Solle bewahrt, und in diefen Simmel einführt. Dann wirft du erfahren, daß die Wohlluft eine Solle fen, Die ihre Freunde mit brennenden Ctacheln peiniget, und die Reufchheit ein mahrer himmel, weil fie mit lauter Friede und Freude ben Ueberwinder lobnet, alfo die Gelbstverlaugnung eine leichte, fuße, lieblis che, befeligende Sache, weil fie vor jener Solle bes wahrt, und in Diefen Simmel einführt. Dann wirft erfahren, daß die hoffart bes Lebens eine mahre Solle fen, weil fie fie ihre Freunde mit lauter eiteln Wunschen, mit lauter falfchen Mennungen, und mit lauter mahren Leiden peiniget, und die Demuth

Himmel, weil sie ihre Freunde mit sich, mit Gott Gines macht, und die Selbstverläugnung eine leichte, suße, liebliche, beseligende Sache, weil sie vor jener Holle bewahrt, und in diesen himmel einführt.

Dann wirst du erfahren, daß die Habsucht eis ne Holle sen, weil sie tausend thorichte Begierden erzeugt, deren jede eine neue Holle ausbrütet, und die Genügsamkeit mit Wenigen, und die Freygebigkeit ein himmel sen, weil die Liebe alle Güter mitbringt, oder alle ersetzet, und daß die Selbverläugnung eine leichte, süße, liebliche, beseligende Sache sen, weil sie vor jener Holle bewahrt, und in diesen himmel einführt.

Das ist also die Kraft des Borsakes, das ist der Segen der sich wiederholenden Uebung, das ist die Erfahrung aller Zugendhaften, das ist das Slement aller Gottseligen. Deswegen hatte auch Christus, anstatt Anhänger zu locken und anzuwers ben, sie vielmehr zurückgeschreckt, und die Eine große, wirklich schauererregende Bedingniß gestett:

jaffen konnen, und ehe er sich in meine Schule bes giebt, seine Schultern wohl prufen, ob er um meis

netwegen alles, alles verlassen könne; hat er nicht diesen reiflich überlegten, diesen wohl bestechneten Borsatz, so bleibe er mir lieber zuvor von der Seite, denn er taugt doch nicht in meine Schule, nicht zum Reiche Gottes."

Daß diefer wohlberechnete, ernfte Borfat Saupts fache fen, hat er mit feinen zwen Gleichnissen uns pergeslich machen wollen:

will, und überschlägt nicht zuvor die Baukosten, ob er es werde hingussühren können, damit nicht, wenn er den Grund gelegt hätte, und nicht ausbausen könnte, alle, die es sähen, seiner spotteten und sagten: der Mensch hub an zu bauen, und kounte es nicht hinaussühren? Oder, welcher König will sich wider einen andern in Krieg einlassen, und bestechnet nicht vorher, ob er mit zehntausend Mann dem, der mit zwanzigtausend kommt, werde widersstehen können? Wo nicht, so schieft er Gesandte, wenn jener noch sern ist, und bittet um Frieden. Also, sagte Christus, ein jeder, der nicht abstagt allem, was er hat, kann nicht mein Jünger seyn."

Wie also der kluge Bauherr, der auch nur eis nen Thurm bauen will, zuvor in der Kasse nachs sehen, und die Baukosten mit seinem Geldvorrathe vergleichen muß, um sich nicht dem Spotte Preiß zu geben, wenn er etwas ansienge und nicht vollenden konnte; wie ein kluger Konig, ehe er den Krieg uns terzeichnet, seine Streitträfte wohl messen, und mit des Feindes Macht vergleichen muß, und lieber um Frieden bittet, als dem Elende des Krieges sich und seine Länder preisgiebt: so muß jeder Jünger Christi einen wohlberechneten Entschluß mitbringen, allem zu entsagen, was dem Geiste des Christenthums zus wider ist.

Alber es lauft hier eine ganz andere Tauschung mit unter:

Ja, Borsatz, das ist Hauptsache. . Uebung, Uebung ist Haupsache. . .

Das lassen sie wohl gelten, denn sie sehen es klar: in allen Wissenschaften, Kunsten, Handwerken, Ge= werben richtet jeder nur soviel aus, als er ben glei= chen Kraften Borsatz und Uebung mitbringt. Aber das sehen sie nicht ein, daß aller Borsatz, alle Uebung in der Angelegenheit der Tugend weiter nichts

als Religion, weiter nichts als Gebet, weiter nichts als Undacht fen. Das feben fie nicht ein, bas glauben fie nicht, und begwegen find alle ihre Borfage fo lahm, oder wenigstens ungureichend. Und dies ift wirklich ber großte, fchablichfte, allgemeinfte Betrug in der allerwichtigften Cache. Und liegt boch die Wahrheit fo helle vor unfern Hu: gen. Ift benn nicht alles, was uns zur Gunde versucht, irdisch, zeitlich, verganglich? De hat benn die Gelbftsucht, diefe Mutter alles Bofen, ihr Reich als im Berganglichen, Irdifchen, Zeitlis den? Womit willft du alfo das Grdifche, das Beits liche, das Bergangliche überwinden, ale mit dem Unverganglichen, mit bem Ewigen? Dun fage mir, was ift boch unverganglich, mas ewig als Gott allein, und wer fich mit feinem gangen Wils len und Gemuth an Ihn allein unabtrennlich : fest anhalt? Wie willft bu bich denn aber an Gott und an Gott allein anhalten, und unabtrennlich : feft ans halten, als mit dem, mas Religion, mas Gebet, mas Undacht ift?

Also ist aller Vorsatz, tugendhaft zu senn, und alle Uebung nach diesem Vorsatze zu leben, nichts, gar nichts anders, als die kräftige, beharrens de Ergreifung des Ewigen, (Gottes), west durch du stark wirst, alle Reize des Zeitlichen zu verachten, alle Luste, alle Schrecknisse, alle Dros hungen des Bergänglichen zu überwinden.

Ohne Religion, ohne Andacht, ohne Gebet tugendhaft senn wollen heißt also ohne Athemholen leben wollen.

Es kann bies auch jeder leicht aus Erfahrung inne werden.

"Mit Gott kann ich alles — ohne Ihn nichts."

Sieh, wenn die steigende Flut den Hügel, auf dem du stehest, erreicht hat, so mußt du entweder in der steigenden Flut ertrinken, oder wenn du dich retten willst, an der Felsenwand, die sich hoch über den Hügel erhebt, hinaufringend — dich der Flut entziehen. Der Hügel ist die Tugend: der Borssatz, die Gelbsthülfe ohne Gott, ohne Relizgion: die steigende Flut ist das Verderben der Zeit, der Inbegriff aller Reise des Lasters: der Fels ist die Religion, die die Flut nicht erreichen, und die dich allein retten kann.

So last uns denn uns selbst und unfern Brüs bern in aller Welt zurufen: Ihr Lieben! kehret um, kehret zurück zu Gott; dann habt ihr mit der Religion auch die Tugend gefanden, und alle Selbstverläugnung, dies lästige, bittere, widerliche Ding, ist euch leicht, suß, lieblich, beselis gend geworden. Amen.

Digid etheld, blanckingen - tree are

THE THE SELECTION STORY OF STREET

entgineer. Der Belgie eit die Ente Enterner der

## Achtzehnte Rebe.

Was das Schwere, Bittre, Widerlie de der Selbstverläugnung leicht, suß, lieblich machen kanne

Mein Joch ift fanft, meine Burde feicht. Marth. XI:

Unser ganzes leben, von den frühesten Jahren bis in die spätesten Tage ist eine fortlaufende Erfahstung, daß uns das Schwerste durch Uebung leicht, das Bitterste suß, das Widerlichste lieblich werde. Was hat z. B. der Anabe für Mühseligkeiten auszustehen; bis er lesen, schreiben, rechnen lernt? Aber der ernste Vorsatz, die stete Uebung machen ihm nach und nach alle Arbeit zum Spiele, alle Plage zur Freude. Frisch angegriffen ist überalt halb gewonnen. Und: die Lust und Liebe zu einem Dinge, macht überall alle Mühe und Arbeit geringe.

Mas wir nun in allen Wissenschaften, Kunssten, Gewerben, Strebungen der Menschen als wahr anerkennen mussen, das gilt wohl auch von dem, was für die ganze Sinnlichkeit des Menschen das schwerste, das bitterste, das widerlich it

ist, von dem, was die altere Sprache, Abtod; tung seiner selbst, die seinere, Selbstver: laugnung nennt; gilt von dem, was allen Mensschen zu allem Guten; also auch zum Besten, zur Eroberung und Erweiterung des göttlichen Reiches unentbehrlich ist. Und dies war der Inhalt meiner letzten Rede.

Ich sagte: Bas uns die Selbstverläugnung so leicht, so süß, so lieblich, so beseligend macht, ist vorerst der wohlberechnete, ernste Bors saß, ist die treue, sich selbst wiederholens de Uebung.

Hellen, was neben dem ernsten Borsatze, was neben der steten Uebung uns die Selbstverläugnung zu eis nem leichten, sußen, lieblichen, befeligenden Geschäfste macht, und dies ist etwas außer, und etwas in uns.

Außer und: das Benspiel, die Gefells schaft der wenigen Auserwählten, die das Joch der Selbstverläugnung vor unsern Augen muthig tragen;

in und: die stets nothwendige und nie fehlende Gnade Gottes.

Das Benspiel, und insbesondere die tägliche Gesellschaft der bessern Menschen, und die Gnade des Allmächtigen, dies sind die zwen mächtigen Hes bel, die den trägen Willen heben, und deswegen recht eigentlich Hebel heissen.

Sie horen mich M. Th. mit Liebe, denn ich rede ja von dem, was und das schwerste, das bit= terste, das widerlichste Geschäft zum leichten, sußen, lieblichen, beseligenden macht.

Daß das Benspiel der Bessern von außen, und die Gnade Gottes von innen die schwere, bittere, widerliche Selbstverläugnung leicht, suß, lieblich, beseligend machen konnen, sehen wir am allerdeutlichsten in der Geschichte des Christenthums. Es mußten von einer Seite die stolzen Ifraeliten, und von der andern Seite die stelzsen Jeiden zur Demuth, die gewiß für den stolzen Seinn das schwerste, das bitterste, das widerlichste ist, zur demüthigen Anbetung des gekreuzigeten Heilandes gebracht werden. Es mußten die in das Irdische versunknen Ifraeliten auf einer, und die gleich eigennützigen Heiden auf der andern Seizte zur Liebe, zur Frenge bigkeit, zur Großemuth

muth, die für den Eigennutz das schwerste, das bitterste, das widerlichste ist, gebracht werden, daß sie ihre Güter hinlegten zu den Füßen der Apostel, und diese davon austheilen konnten unter allen Christen. Es mußten die Juden und Heiden, die der Wohle lust, und aller Gottlosigkeit hingegeben waren; zur Keuschheit; zur Heiligkeit des herzens und des Lebens, die dem fleischlichen Sinne gewiß das schwerste, das bitterste, das widerlichste ist, gebracht werden:

Was hat nun dies brenfache, große Wunder gesthan? Was hat die stolzen, die eigennützigen, die wohllüstigen Menschen in de müthige, großmüsthige, unbesleckte Bekenner Jesu Christi verswandelt? Was hat sie getrieben, daß die Juden ihre Synagogen, und die Heiden ihre Tempel versließen, und sich zu dem verachteten Kreuze Christin die Eine heitige Gemeine versammelten? Was hat sie so begeistert, daß sie die Wahrheit des Evanzgeliums nicht nur mit einem frenen Bekenntnisse vor aller Welt, sondern auch mit einem heiligen Leben, und wenn die Verfolgung das Opfer forderte, mit einem frenwilligen Tode bestätigten? Sie verlängeneten den stolzen Sinn des Gemüthes, die Lust des Fleisches, und den Reitz der Güter der Erde. Und

sie freuten sich und frohlockten in Mitte dieser Berlangnung: was hat ihnen denn diese Berlaugnung so leicht, so suß, so lieblich, so beseligend gemacht?

Die Geschichte giebt uns die gewisseste Antwort. Iwen Dinge, sagt die heilige Geschichte, waren es, die den Besten aus den ersten Christen die Selbsts verläugnung so leicht, so suß, so lieblich, so besclisgend machten. Vor ihren Augen standen die Presdiger der Lehre Christi. Und, was sahen sie an diesen?

Un ben Aposteln Christi faben fie 36n, Chris ftus felber, lebendig. Bas fie in der Predigt bon Chriffus borten, das faben fie an dem Predi= ger lebendig. Gie faben die Demuth Chrifti in den Aposteln Christi; fie faben die Liebe Christi in den Jungern Chrifti; fie faben die gange Speis ligfeit Chrifti in den erften Freunden Chrifti. Diese Benfpiele, und vor allem die fleine Gefellich aft der erften Freunde Chrifti, die Gin Berg und Gine Geele - das Leben der Engel wieder auf unfrer Erde einheimisch machten, bas traf die Bers gen der Bubbrer, das fprach in ihr Innerftes: "dies fe und diese konnten die Gunde, fonnten die Welt, fonnten das Fleifch, fonnten alles überwinden und Gottes Reich in und. 13

und was diese und diese gekonnt haben, das sollst du nicht konnen?" Und neben dieser machtigen Stimme, die von außen in sie hinein sprach, ertonnete noch eine machtigere Stimme in ihrem Innersten, und dies war die allmächtige Stimme des gottlichen Geistes.

Der Geist, der die ganze Fülle der Gotts heit in Christus darstellte, der Geist, den Christus seinen Jüngern verheissen, der Geist, der die Aposstel Christi erfüllet, der Geist, der in den Propheten der Vorzeit die Geheimnisse der Zukunft ausgesproschen, der Geist, der alle fromme Menschen aller Zeiten zu Tempeln Gottes eingeweihet hatte, wirkslich einweihet, und einweihen wird.

Der Geist sprach in ihr Gewissen, daß sie ihre Sunde sehend, auf die Brust schlugen, und riesen: Herr, sep mir armen Sunder gnädig!

Der Geist sprach in ihr Herz, daß sie von den Erbarmungen Gottes ergriffen, aufschrieen mit Saulus: Herr, was willst du, daß wir thun sollen? Der Geist sprach in die Todtengruft ihres Geistes das Wort: Steh auf von dem Tos de des Lasters, und lebe das neue Leben des Geistes. . . .

Und nun, angefeuert von dem Benspiele der Apostel, und beseelet von dem göttlichen Geiste, aufgewecket von ihm und belebt von ihm . . . wie konnten sie es noch schwer sinden, für Christus sich zu opfern, nachdem sie in ihm die Weish eit Gottes, die Heiligkeit Gottes, die Seiligkeit Gottes, die Seligkeit Gottes, die Seligkeit Gottes, die Wahrheit zu leben, jetzt war es ihnen sicht für die Wahrheit zu leiden, jetzt war es ihnen süß, für die Wahrheit zu leiden, jetzt war es ihnen lieblich, für die Wahrheit zu seiten, jetzt war es ihnen lieblich, für die Wahrheit zu seiten,

Sie sahen an den Benspielen, an der Ges
sellschaft der Brüder und Schwestern, (so nannten
sich die ersten Christen), den selben Geist Gottes wirks
sam, den sie in sich wirksam fühlten. Sie hatten ein
doppeltes Licht — eines, das leuchtete ihnen von
außen, von den Aposteln, von ihren Mit. Christen in das
Aluge, das andere leuchtete in ihrem Innersten; da
war es ihnen leicht, süß, lieblich, beseligend, in dies
sem Lichte zu wandeln.

Sie hatten ein doppeltes Feuer — eines brannte von außen gleichsam vor ihnen, das in dem Leben der Apostel, in dem Leben der Mitchristen, und besonders in der Gesellschaft, in der sie lebten, hoch aufloderte. Ein anderes Feuer brannte in ihrem Insnersten — das Feuer der heiligen Liebe; da war es ihnen leicht, suß, lieblich, beseligend, dem Triebe, dem lebendigen Zuge dieses doppelten Feuers zu folgen.

Sie hatten ein doppeltes Buch, bas stets vor ihren Augen offen da lag -— eines war das Leben der Heiligen, in derer Mitte sie wanz delten. Dies Buch war von dem heiligen Geiste, nicht mit Dinte, sondern mit der Flammenschrift Gottes geschrieben. Sie hatten ein zweytes Buch in ihrem Innersten, eine Schrift Gottes, das he is lige Geses, das mit dem Finger des göttlichen Geistes in ihr Innerstes geschrieben war. Da wat es ihnen leicht, süß, lieblich, beseligend in dieser Doppelschrift zu lesen, und dem Gesetze Gottes, das außer ihnen und in ihnen lebendig da stand, zu gehorchen.

Das ist es also, M. L. was die schwere, bittes re, widerliche Selbstverläugnung so leicht, so suß, so lieblich, so beseligend macht, das Benspiel guter Menschen von außen, und die Gnade Gotz tes von innen.

Aber, damit habe ich auch eine andere Wahrs beit ausgesprochen, die nicht sonderlich erfreulich ift.

Denn, wenn es bas Benfpiel guter Menfchen, und die Gnade Gottes ift, mas uns die Gelbftver= laugnung zum leichten, fußen, lieblichen, befeligen= den Geschäfte machen kann, so ift es fehr begreifs lich, daß in unfern Tagen die Gelbitverlaugnung im: mer ich werer, bitterer, widerlicher werden muffe, weil gute Menfchen, und insbesondere fromme Gefellichaften, ganze fromme ga= milien, die das gottliche Chriftenthum in ihrem Bandel darftellen, immer feltner werden; weil die Bahl ber Menschen, die Gott von ihrem Bergen ausschließen, und die Gnade Gottes fur Unfinn halten, immer großer wird. Und, wenn bem reifen Danne bie Gelbstverläugnung schwer, bitter, widerlich werden muß, weil ihn die Benspiele von außen nicht mehr fo fraftig vorwarts treiben, weil die Lehre von der Gnade Gottes fo tief in Schatten gefetzt, und fo fuhn gelaftert wird: wie muß es der Jugend er= geben, die nicht in die Welt treten fann, ohne iber=

überall Benspiele der zügellosen Wohllust, des stolzen Lasters, des trotigen Unglandens zu sehen? Wie muß es der Jugend ergehen, die nicht in die Welt treten kann, ohne überall die lossen Künste der Eitelkeit, der Verführung, und des taumelnden Leichtsinnes spielen zu sehen? Wie muß es der Jugend ergehen, die keinen Juß in die Welt sehen kann, ohne in Büchern, in Gessprächen, in Handlungen der Menschen zu lesen, zu hören, zu sehen, daß man Selbstwerläugnung für Unsinn, und kluges Laster für Zugend halte.

Alber eben dies bestätiget ja auf eine ganz vors zügliche Weise die Wahrheit, die ich im Namen Christi verkundet habe, die Wahrheit:

daß die Benspiele der Guten, und ins, besondere die Gesellschaft der Guten außer uns, und in uns die Gnade Got; tes alles schwere, bittere, widerliche, was die Selbverläugnung haben mag, zum leichten, sußen, lieblichen, beseligenden Seschäfte machen kann.

Wir aber, M. L. was wollen wir denn? wir wols len thun was wir konnen — wir wollen uns Erstens: von den bosen Benspielen, von den bosen Gesellschaften wie von Pestkranken abs sondern; wir wollen uns

Zwentens: an die Bessern unsers Kreis ses desto inniger anschließen; wir wollen

Dittens: dem Geiste Gottes uns desto mehr anvertrauen, je weniger ihn die Welt kennt; wir wollen

Endlich: von unsern Zeitgenossen, und bes sonders von der Jugend noch retten, was sich rets ten läßt. . .

Dann werden wir unter die Auserwähl= ten gehören, die nicht nothig haben, mit der Welt zu Grunde zu gehen, weil sie sich fruh genug von ihr getrennt haben.

## Leste Rede von dem Reiche Gotz tes in uns.

Sehet, ich verkande euch eine große Freude, fur alles Bolf: denn euch ift heute der heiland gebohren, welcher ift Chriffus der herr.

£ut. II. 10−11.

Wenn das ganze göttliche Christenthum ein lautes res Evangelium, eine lautere Freudenbots schaft ist, wie schon die Ausschrift der ersten Büscher des neuen Bundes zu verstehen giebt, und der Inhalt und der Geist der Christenthums nichts anders erwarten lassen; wenn also alle christliche Prediger in allen ihren Borträgen eigentliche Evans gelisten, Freudenbotschafter senn sollen; so werde ich wohl auch heute, da ich die Reden von dem Reiche Gottes schließe, keine andere Botschaft, als die der Freude auszusprechen haben.

Daß das Christenthum als Geschichte Ehristi, und als Geschichte seiner Apostel eine lautere Freudenbotschaft sen, ist aus eben dieser Geschichte so klar, als sie selber. Denn die ganze Geschichte Christi ist die:

"Christus ist erschienen, um bas Reich ber Finsterniß, der Gunde, bes Todes zu zerstören, und dafür das Reich des Lichtes, der Liebe, des Les bens, neu zu gründen."

Die ganze Geschichte der Apostel ist die: "Bos zu Christus von seinem Bater gesandt ward, dazu sind die Apostel von Christus gesandt, das Reich der Finsterniß, der Sunde, des Todes zu zerstören, und das Reich des Lichtes, der Liebe, des Lebens auszus breiten."

Was nun das Christenthum als Gefchichte ist, das ist das Christenthum als Lehre: es ist auch als Lehre eine lautere Freudenbotschaft.

Die Lehren des Christenthums sind zwenerlen, einige eigentliche Verheissungen, andere Fordes rungen an die Menschen.

Mun fage ich:

Das Christenthum als Lehre betrachtet, ift nicht nur eine lautere Freudenbotschaft in seinen Verheissungen, sondern selbst auch in seinen Forder rungen. Höret mich, Ihr meine Lieben, mit Freude, benn ich verkunde euch wahrhaftig, eine große Freude.

\* \* \*

Daß das Christenthum nach seinen Berheissuns gen betrachtet, eine lautere Freudenbotschaft sen, bedarf keines Erweises. Denn Gnade und Fries de, Gnade und Seligkeit ist offenbar der Eine handgreisliche Inhalt dessen, was es verheißt.

Was verheißt es denn?

Wir wollen das ewige Wort selber horen. Jes sus Christus verheißt erstens: nicht weniger als ewiges Leben:

"Das ist das ewige Leben, daß sie dich, den einigen wahren Gott, und den du gesandt hast, er: kennen." Joh. XVII. 3.

"Ich gebe ihnen (meinen Schafen) das ewige Leben." Joh. X. 28.

Die Verheissung aller Verheissungen ist also: gottliches, ewiges Leben.

Chris

Christus verheißt zwentens: den Seinen göttliches ewiges Leben, das hienieden schon ans fångt;

"Wer meine Gebote hat, und sie halt, der liebet mich, und wer mich liebet, der wird von meisnem Bater geliebt werden, und ich werde ihn lieben, und mich ihm offenbaren." Joh. XIV. 21.

"Wer mich liebt, der wird sich an mein Wort halten, und mein Vater wird ihn lieben, und wir werden zu ihm kommen und ben ihm einkehren."
Ioh. XIV. 23.

"Ich werde den Bater bitten, und er wird euch einen andern Benstand geben, daß er ben euch bleibe zu allen Zeiten, den Geist der Wahrheit." Joh. XIV. 16.

"Wenn der Geist der Wahrheit kommen wird, der wird euch in alle Wahrheit hineinleiten. Joh. XVI. 13.

Christus verheißt also seinen Jüngern ein ewis ges, ein göttliches Leben, das hier auf Erde schon in ihrem Innersten anfangen wird.

Der Geist Christi wird wohnen in dem Mensschen, der Geist Gottes regieren in dem Mensschen, der Geist Gottes regieren in dem Mens

schen, und dies wird sein gottliches, ewiges Leben seyn.

Wie die Seele den Leib beseelend, das sinn: liche, naturliche und zeitliche Leben des Menschen ausmacht: so wird der Geist Gottes, den Menschen, geist regierend, das gottliche, das ewige Leben des Menschen ausmachen.

Christus verheißt drittens: den Seinen ein ewiges, gottliches Leben, das kein Ende haben wird, das kein Tod todten wird, das hienieden anfangend und fortdauernd, auch den Tod des Leibes überleben, und drüben, in dem Schoose der Ewigkeit, seine volle Herrlichkeit erhalten und behalzten wird, also im strengen Sinne ein ewiges Leben sepn wird;

"Ich bin die Auferstehung und das Leben: was an mich glaubt, der wird leben, ob er gleich stürbe, und wer da lebet, und an mich glaubt, der wird nimmer sterben." Joh. XII. 24. 25. 26.

"Gott ift kein Gott der Todten, sondern der Lebendigen."

"Bater! ich will, daß, wo ich bin, auch fie ben mir senn, die du mir gegeben hast; daß sie meine meine Herrlichkeit sehen, die du mir gegeben hast."
Joh. XVI. 24.

"Die Gerechten werden eingehen in das ewige Leben." Matth. XXV. 46.

Das ift also die Eine große, alle einzelnen Werheissungen in sich fassende Berheissung des neuen Bundes. Das Christenthum als Lehre betrachtet, verheißt uns nicht weniger als ein gottliches, ewiges Leben, und zwar ein gottliches, ewiges Leben, das hienieden schoose der Ewigkeit eine Dauer ohne Ende, also eine wahrhaft ewige Fortdauer haben wird.

Christus verheißt eben, was er ist. Er ist das ewige Leben von dem Bater, und in dem Bater. Was er ist, das verheißt er: "Ich gebe meinen Schafen ewiges Leben," und was er verheißt, kann er auch halten. Ich und der Bater sind Eins. Niemand wird sie aus der Hand meines Baters reissen.

In so fern also das Christenthum eine Bot: schaft von dem ewigen Leben ist: so ist es ja offenbar eine Freudenbotschaft. Denn, was konnte für uns Menschen freudiger sepn, als die Botschaft: "Wir "Wir werden ewig leben," das ewige Leben hienies ben dieffeits des Grabes schon anfangen und druben fortsetzen, ewiges Leben mit Gott, ewiges Leben in Gott mit allen Kindern Gottes.

2.

Aber das Christenthum hat nicht nur Berheise fungen, es hat auch Forderungen, und große Forderungen, die der Sinnlichkeit nicht anders als wehe thun konnen; Forderungen, die man ohne Zurück: schaudern des sinnlichen Menschen kaum horen kann.

Allerdings, das Christenthum hat große, den sinnlichen Menschen tiesverwundende Forderungen, und wie ich alle Berheisfungen in die Eine des ewigen Lebens zusammen gefaßt habe: so werde ich alle Forderungen des Christenthums in die Eine große Forderung zusammen faßen können:

Werdet eines andern Sinnes, bes
kehret euch zu Gott. Dhne diese vollständige Umanderung, ohne diese vollständige Bekehrung eures Innersten zu Gott, ohne diese Umwandlung in neue, himmlische Menschen ist für euch kein Meich Gottes, kein ewiges Leben." Und, wenn ich die alte, unverbesserliche Spras, che des Christenthums mit Christus und Paulus sprechen soll, so lautet die Forderung so:

fommen absterbet, sagt Paulus; wenn ihr die Luste des Fleisches nicht kreuziget, sagt Paulus; wenn ihr die Luste des Fleisches nicht kreuziget, sagt Paulus; wenn ihr die Werke des alten Menschen nicht erstödtet, sagt Paulus; wenn ihr nicht werdet wie Kinder, sagt Christus; wenn ihr nicht won neuem gebohren werdet, sagt Christus; wenn ihr nicht mein Kreuz auf euch nehmet und mir nachfolget, und alles, alles, was euch zu meiner Nachfolge untüchstig machet, verlasset, sagt Christus: so könnet ihr das Reich Gottes nicht ererben, so könnet ihr das ewige Leben nicht erlangen.

Wahrhaftig, Christus und Paulus thun folche Forderungen, die einem das Herz zerreissen, die einem das Herz zerreissen, die einem alle Neigungen durchschneiden. Diese Forderungen sind doch offenbar keine Botschaft ber Freuede, sondern Botschaft des Schmerzens, des Todes.

Also scheint doch das Christenthum wenigstens in seinen Forderungen keine Freudenbotschaft zu seyn? Darauf antwortete ich mit Zustimmung aller Wernunft:

Ja, M. L. diese Forderungen; wie sie da lies gen, aus dem Zusammenhange mit den übrigen Lehren Christi herausgehoben; sind herzzerreissend, sind schauerliche Boten des Schmerzens, Boten des Todes:

Aber im Geiste Christi vorgetragen sind sie wahre Boten des Lebens, der Freude. Denn so spricht sie der Geist Christi aus:

ben, wenn er der Gerechtigkeit leben foll; muß der Solle sterben, wenn er dem Simmel leben soll; muß der Solle sterben, wenn er dem himmel leben soll; muß dem Satan sterben, wenn er Gott leben soll.

Aber zu dieser an sich schauerlichen, in sich schmerzlichen Erködtung der Sunde steht uns das ewige Leben selber, steht uns der Geist Gottes mit seiner drepfachen Hulfe ben. Die Gnade Gottes kommt unsern Schwachheiten auf eine drepfache Weise zu Hulfe.

Erstens: sie erzeugt in uns den gottlichen Willen: ich will, ich will, ich will die Gunde ers todten.

3men=

3 wentens: die Gnade Gottes starkt in und ben Urm des gottlichen Willens, daß wir wirklich den todtlichen Schlag vollführen, der Sunde den Todesstreich versetzen konnen.

Drittens: die Gnade Gottes giebt uns in wirklicher Ertodtung der Gunde schon ewiges Leben zu verkosten, läßt uns schon aus dem Becher des himmlischen Friedens trinken, läßt uns schon horen das Lied des himmels: "Du bist Gottes Kind, du wirst Gottes Erbe sepn!"

fes Labfal aus dem Becher des himmlischen Friedens geschöpft, dieses Zeugniß des göttlichen Geistes: "Du bist Kind Gottes, und wirst Erbe Gottes," versüßet uns alle Bitterkeit des Kampfes wider die Sünde, und macht uns, weil wir das schwere Joch des Kampfes wider alle neuausstehende Reize der Sünz de tragen mussen, so lang wir leben, dies eigentliche harte Joch, diese eigentliche schwere Burde des Lebens zu einem sanften Joche, zu einer leichten Burde Christi.

Schon diese zwar matte, aber wahre Beschreis bung mag uns begreislich machen, daß das Evans gelium auch in seinen Forderungen eine Freudens botschaft sep.

Alber ich beschwöre meine Zuhörer, nicht mir auf mein Wort zu glauben. Ich fordere sie viels Gottes Reich in uns. 14 mehr mehr im Namen Gottes auf, daß sie nicht mir, sondern sich selber glauben mogen, das heißt, ich lade sie ein im Namen der ewigen Wahrheit, daß sie im Aufolicke zu Gott selbst Hand anlegen mogen an die Ertbotung der Sunde.

Dann werden sie aus Erfahrung inne werden, daß das Christenthum auch in dieser Botschaft des Schmerzens eine Botschaft der Freude, auch in dieser Todesbotschaft eine Botschaft des ewigen Lebens sep.

Denn es ist einmal das Gesetz festgestellt in der Natur: Ohne Geburtswehen kein sinnlisches Leben. Es ist dasselbe Gesetz im Geisterreische festgesetzt: Ohne Todeswehen keine Erstödtung der Sünde, und ohne Ertödtung der Sünde kein göttliches, ewiges Leben in dem gefallenen Menschengeschlechte.

So sehet ihr denn, daß das Christenthum mahr; haftig eine Freudenbotschaft sen in seinen Verheissuns gen nicht nur, sondern auch in seinen Forderungen.

So lasset uns denn dem gottlichen Christens thume unfre Vernunft und unser Herz entgegenbrins gen, damit in uns die Sunde ertodtet, damit in uns das gottliche, ewige Leben gebohren werden moge, und fortdaure hienieden und fortdaure drüs ben ohne Ende. Amen.