# **Digitales Brandenburg**

## hosted by Universitätsbibliothek Potsdam

#### Hebräische Unterrichtsbriefe

Fischer, Bernhard Leipzig, 1889

Anhang.

urn:nbn:de:kobv:517-vlib-858

## Anhang.

Über die Verwandtschaft des Hebräischen mit dem Aramäischen, mit besonderer Berücksichtigung des daraus entstandenen Neuhebraismus.

Das bisher von uns Gelehrte betrifft die Grammatik, die Gesetze, wie der Mensch für die Sprache sie geschaffen, um in ihr seine Gedanken zum richtigen Verständnisse zu bringen. Nachstehend seien flüchtig noch die Gesetze behandelt, welchen der Mensch selbst bei Bildung der Sprache unterworfen war, und die Einflüsse, durch welche seine Gedankenwelt eine andere Gestaltung genommen: wir meinen den organischen Bau der einzelnen Wörter und die Erweiterung der sprachlichen Gesetze entsprechend dem erweiterten Denkkreise.

Der organische Bau der Sprache läßt seinen Elementen, den einzelnen Lauten, nach auf die fünf menschlichen Sprachorgane, die Kehle, den Gaumen, die Zunge, die Zähne und die Lippen, sich zurückführen.

Aus der Kehle (בְּרוֹדְ) kommen die Laute א, ה, ה, ה, מ aus dem Gaumen (הִרבָּ) kommen die Laute ב, ה, ב, ה, ה;

vorherrschend mit Hilfe der Zunge (לְשׁוֹדְ) werden gesprochen die Buchstaben און אין, אין, אין, אין werden gesprochen die Buch-

die Zähne (מַנְים) sind am meisten thätig bei den Zischlauten ד, כ, ש, א, שנתם endlich

die Lippen (מַפְתִּים) bei den Buchstaben ב, א, ב, ב.

Die ein und demselben Sprachorgane entstammenden Buchstaben vertreten gegenseitig sich in der Aussprache: z. B. מַשְׁבֵּי schöpfen, מַשְּׁבֵּי schöpfen, בּמֵבִי und מַשְׁבֵּי und בַּרְיָל und בַּרְיָל und בַּרְיָל und בַּרְיָל und בַּרְיָל und בַּרְיָל und בַּרְיִל und בַּרְיִל und בַּרְיָל und בַּרְיִל und בַּרְיַל und בַרִיל und בַרִיל und בַרְיַל und enselben Sprachgesetze: so die Buchstaben בַרְיַל vor welchen copul. statt s'wa (מְּ וֹשְׁבִּיל וֹשְׁבְּיל (מִ מְּבְּיל מִּבְּיל מִּבְּיל מִּבְּיל מִיבְּיל מִיבְּיל וֹשְׁבְּיל וֹשְׁבְּיל וּשְׁבְּיל וֹשְׁבְּיל וּשְׁבְּיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְּיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְּיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְּיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְּיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְּיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְּיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְּיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְּיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְּיל וּשְׁבְּיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְּיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְּיל וּשְׁבְּיל וּשְבְיל וּשְׁבְּיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְּיל וּשְׁבְּיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְּיל וּשְׁבְּיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְּיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְּיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְיל וּשְׁבְּיל וּשְׁבְּיל וּשְׁבְּיל וּ

Anm. Weiter noch geht diese Verwechselung der Buchstaben bei Übergang des einen Wortes in einen anderen Dialekt, was vermuten läßt, es sei anfänglich die Buchstabenzahl eine geringere gewesen, die erst später durch feine Nüancierung des einen oder anderen Lautes zu dem auf uns gekommenen Alphabet von 22 beziehentlich 28 Buchstaben anwuchs. So scheint das 7, als Zusammensetzung eines D- mit einem S-Laute, jünger zu sein als der einfache D-Laut 7, weshalb wir im alten aramäischen Dialekte meist einfaches 7 haben, wo der Hebräer 7 hat; z. B. hebr. בקון Gold, aram. בקון dieser, aram. אקן דרוע Arm, aram. בקון Arm, aram. בקון Arm, aram. בקון מונים של scheint jünger zu sein und ist im alten Dialekte meist durch diegeben, was darauf schließen läßt, es sei das das gezischter T-Laut zu betrachten; ביש drei, ביש drei, ביש sechzig sind im Aramäischen ביש drei, ביש sechzig sind im Aramäischen ביש לישור ביש beraten, ביש Sommer, aram. ביש Sommer, a

(Wenn ich hier die Priorität des Aramäischen vor dem Hebräischen und Arabischen behaupte, geschieht dies auf Grund der diesfalls von mir geführten Beweise in meiner Ausgabe der Winer'schen chaldäischen Grammatik, ungekümmert um den Widerspruch, welchen diese meine Abhandlung durch die

Kritik damals erfahren.)

Da wir uns die Sprache in ihren ersten Anfängen, d. h. bevor sie noch durch feststehende Gesetze für die Darlegung eines gegliederten Gedankens bearbeitet war, nur als bloße Empfindungsäußerungen zu denken haben, läßt sich mit ziemlicher Gewißheit annehmen, daß die ersten Worte zweibuchstabig waren, wie das die von uns noch gebrauchten Empfindungs- oder Ausrufungswörter zumeist sind. Dieser Stammsilbe, Etymon oder auch Radikal- oder Wurzelwort genannt, wurde späterhin noch behufs einer Vervielfältigung des Grundbegriffes (der primären Bedeutung) ein Buchstabe hinzugefügt, wodurch die drei Buchstaben der meisten hebräischen Wörter entstanden.

Zur Bewegung und Influßbringung dieser zwei oder drei verschiedenen Laute (Konsonanten) genügte ein einziger Vokal, der gleichsam als Träger dieser Laute anzusehen ist und daher auch stets den Ton hat. Diese erste Form weist noch der aramäische Dialekt bei den Thatwörtern sowohl wie bei den Nennwörtern auf, soweit die letzteren nicht abgeleitet und daher durch formative Zusätze gebildet sind. (Vgl. hebr. קום Gold, אונה של Mensch, שבר Mann; בור hat geschrieben, דבר er hat gedacht, שבר hat bewahrt, die

aramäisch טמר, דָּכָר, כָּחָב; גָבר, אָנִשׁ lauten.)

Auch bei der weiteren Fortbildung der Sprache, da nämlich, wo wir es nicht mehr mit dem organischen Bau des einzelnen Wortes, sondern mit den Formen desselben zu thun haben, die es im Zusammenhange der Rede erfordert, zeigt der ältere aramäische Dialekt beim Verb wie beim Nomen mehr Urwüchsigkeit und Natürlichkeit auf, als der jüngere hebräische. So bildet der Aramäer alle passiven Formen des Verbs mit der eigentlichen Nota accusativi ps. Danach erhält er folgende Verbalformen:

פעל P'AaL, hebr. פָּעל mit dem Passivum ItP'AaL, hebr. פָּעל הַּפְּעל PaĀēL, " פָּעל " " ItPaĀāL, " פַּעל APhĀēL, " הְפַּעל " " IthaPh'AēL (statt אָרְעל) הַרְּעַל מון הַרְּעַל עון הַרַעל מון הַפַּעל מון הַרַעל מון הַרָּעל מון הַרַעל מון הַרַּעל מון הַרַעל מון הַרַעל מון הַרַעל מון הַרַעל מון הַרַּעל מון הַרַּעל מון הַרַּעל מון הַרַעל מון הַרַּעל מון הַרַּעל מון הַרַּעַל מון הַרַּעַל מון הַרַעל מון הַרַּעל מון הַרַּעַל מון הַרַּעַל מון הַרַּעַל מון הַרַּעל מון הַרַּעַל מון הַרַּעַל מון הַרַּעַל מון הַרַּעל מון הַרַּעל מון הַרַּעל מון הַרַּעַל מון הַרַּעַל מון הַרַּעַל מון הַרַּעַל מון הַרַּעל מון הַרַּעל מון הַרַּעל מון הַרַּעל מון הַרַּעַל מון הַרַּעל מון הַרַּעל מון הַרַּעַל מון הַרַּעַל מון הַרַּעַל מון הַרָּעל מון הַרַּעל מון הַרַּעַל מון הַרַּעל מון הַרַּעל מון הַרַּעל מון הַרַּעל מון הַרַּעַל מון הַרַּעַל מון הַרַּעַל מון הַרַעל מון הַרַּעַל מון הַרַּעַל מון הַרַּעל מון הַרַּעַל מון הַרַּעַל מון הַרַּעַל מון הַרַּעַל מון הַרַּעַל מון הַרַּעַל מון הַרַעַּעַל מון הַרָּעַל מון הַרַּעַל מון הַרַּעַּעל מון הַרַּעַל מוּיִּיל מון הַרַּעַל מון הַרַּעַל מון הַרַּעַל מון הַרַּעַּעַל מון הַרַּעָּעל מון הַרַּעָּעל מון הַרָּעַל מון הַרַּעַּעל מון הַרָּעַל מוּעַל מון הַרָּעַל מון הַרָּעַל מון הַרָּעל מון הַרָּעַל מון הַרָּעל מון הַרָּעל מון הַרָּעל מון הַרְּעַל מוּיִיל הַרָּעל הַרְּעַל מוּעל הַרָּעל הַרְּעַּעל מון הַרְּעַל הַרְּעַּעל מון הַרְּעַל מון הַרְּעַל הַרְּעַּעל מון הַרְּעַּעל הַרְּעַּעל הַרְּעַּעל הַרְּעַּעל הַרְּעַל הַרְּעַּעל הַרְּעַּעל הַרְּעַּעל הַרְּעַּעל הַרְּעַּעל הַרְּעַּעל הַרְּעַּעְּעַל הַרְּעַּעְּעל הַרְּעַּעל הַרְּעַּעל הַרְּעַּעָּעל הַרְּעַּעל הַרְּעַּעָּעל הַרְּעַּעְּעַל הַּעָּעל הַרְּעַּעָּעַל הַרְעַּעָּעל הַרְּעַּעְּעַל הַּעָּעל

ge-rch Es ebr. raten ge-die ens ißt big gs-cel-nd-die ste wie her ch, die es len er-nen So nen ch. zu-ch. zu-ive las und wir mit thig

ste ist mu sie odd law wo mu 33, den sch mu He

hel sta Spi in

mu

ביים שלו kan

er hat geschrieben, כתיב das Geschriebene, es ist geschrieben, mit dem Relativ-Pronomen הכי (hebr. הון) welcher, welche, welches, adverbialiter weil (wegen dessen); שבחיב also "welches geschrieben ist, weil geschrieben steht", was hebr. שַבּחִיב אין בעי אַה so viel wie בעית אין בעי אַר אוון בעי אַר so viel wie אַר. אין בעי אַר Der spätere Aramäismus fügt des Nachdrucks wegen oft zu dem einem Partic. noch ein zweites hinzu, das nämlich, vom Verbum באם, aram. מאם, באם, Part. קימין. Jedoch gebraucht er nicht das ganze Wort, sondern nur die erste Silbe ב: קסבר, קאמינא, קאמינא, so viel wie er ist bestehend, meinend, er besteht in der Meinung, הא ממר מאם bist einer der besteht, sagend, du sagst soeben; קימין אמרין, קאם אמר ich, sie bestehen darauf, zu sagen. Vorherrschend findet sich diese Ausstößung des einen Konsonanten und weitere Zusammenziehung mehrerer Silben bei dem n der leidenden Formen, namentlich des Hitp., wo dann aber im letzteren Falle ein als mater lectionis (ארתשעל) eingeschaltet ist. So schon im Targum des Onkelos (Num. 22, 25) אירְדְקְקּת statt אירְדְּחָקְת, von דְּחַק drängen, drücken. Desto häufiger im späteren (talmudischen) Aramaismus: איקלע לאחרא so viel wie איקלע er hat sich verschleudert (קלע) nach einem Orte, kam zufällig dahin; אינלאי מלחא die Sache zeigt als, ארזביאר entdecht sich, (בלא) enthüllt sich; ארםשר es ist möglich; so die gewöhnliche Lesung, richtiger אַבשר, gleichsam אַרקפשר von אַרקפּשר ausdehnen (hebr. מתוד deuten), erweitern, Raum für eine Annahme bieten; אר אבשר ich werde dadurch (בכה ich werde dadurch (בכה ich will es nicht, gleichsam אין אחפשר בזה versöhnt, fühle mich nicht ausgeglichen mit mir.

Die im Hebräischen bestehende Verwandtschaft zwischen den של ist im Aramäischen eine desto innigere, was sich auch von selbst versteht, weil jene Verwandtschaft auf eine frühere Sprachperiode zurückzuführen ist, wo noch zweibuchstabige Verba im Gebrauche waren, und der Aramäismus älter ist. Im Aramäischen haben diese Verba das Eigentümliche, daß sie in beiden Participien ein als mittlerer Radikal annehmen: von שלה, סלפה ערים, פון ערים, שלה מודים, שלה של ערים ערים שלה של ערים ערים בערים של של של (nach Partic. I בערים של בערים של (anstatt בערים של בערים של בערים של (nach Partic. I בערים של בערים של בערים של בערים של הערים של של (הבערים של בערים בערים של בערים בערים של בערים של בערים של בערים בערים של בערים של בערים בערים בערים של בערים בערים

verursachen, daß er nicht mehr 755, bloß aufenthaltlich, ist).

Dies einige Grundzüge über die Verschmelzung der beiden Dialekte, des hebräischen und des aramäischen, die dann jeder für sich in ein neues Sprachstadium treten; und zwar der aramäische Dialekt, als Neuaramäisch, in der Sprache des Talmuds vertreten, und der hebräische Dialekt, als Neuhebräisch, in der Mišna.

Nachdem wir oben einige Beispiele über den talmudischen Neuaramäismus gegeben, sei hier über den Neuhebraismus der Mišna besonders bemerkt:

a) bildet er den Hitp. der "" und "" gewöhnlich nach dem Piel mit ":

להתניר ,מחניר ,התניר ,להתקים ,אתקים ,מתחיב ,התחיב;

b) ist der im alten Hebraismus nur seltene Ausfall des formativen ה (z. B. לבנס ) in der Mišnasprache ein häufiger: לבנס , לבנס ) in der Mišnasprache ein häufiger: לבנס , לבנטל, tatt לבטל, um eingesammelt (von בנות משל ) um als nichtig erkannt (von לבטל ) להרג , (בטל );

c) schließt die Mišnasprache sich ganz dem Aramäismus an in Bezug auf Anschluß des Pronomens als Suffix an das Participium: so מַקְבַלֵּנִי ,בּוֹרְנֵינִ אַנִּי ,בּוֹרְנֵינִ ich beschließe, מֹקְבֵּל אֲנִי ich bin einer, dem die Überließerung wurde. Ebenso ist

d) der Gebrauch des 7 für die 3. Pers. Plur. bei ihr der vorherrschende vor dem מור des Althebräischen, und dient diese 3. Pers. Plur. ihr auch für das impersonale man: שוֹרְבִּין man ißt, gleich dem hebr. שוֹרְבִּין die Essenden, שוֹרְבִּין sie erklären ihn als gebunden (verpflichtet), was hebr. שוֹרְבִּים hieße; מחובבים man schlägt, welches letztere Wort auch seinem Ursprunge nach aramäisch ist (מְבָּה ,נְבָה , hebr. מְבָּה , hier aber ganz wie ein hebräisches Verbum behandelt wird. Ebenso

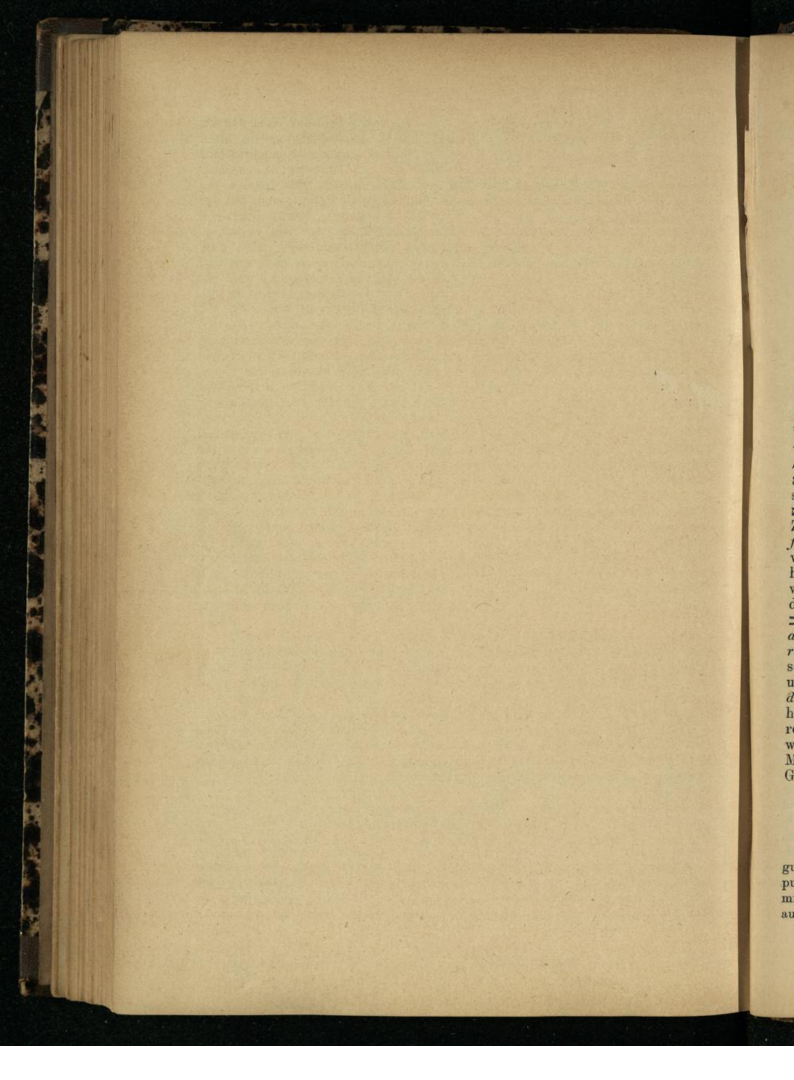
wir, man achtet auf das Kleinste, win;

f) ist besonders zu bemerken die Verbindung der 3. Pers. Fut. mit ל, teils zum Ersatze des Infinitivs, teils aber auch zur Gewinnung eines Optativs (letzteres wahrscheinlich dem ל, daß doch, entnommen): so aus דְּבָּדְ, הָלְכָּר, הָלְכָּר, הָלְכָּר, הָלֶבֶּר, הָלְכָּר, הָלְבֶּר, הַלְבֶּר, הַלְבֶּר, הַלְבֶּר, לִבְּרָר, לִבְּרָר, לִבְּרָר, לִבְּרָר, לִבְּרָר, לִבְּרָר, לִבְּרָר, בִּרְבָּר, לִבְּרָר, וּמִבְּרָר, לִבְּרָר, לְבִּרְר, לִבְּרְר, לִבְּרְר, לִבְּר, לְבִּרְר, לִבְּרְר, לִבְּרְר, לִבְּרְר, לִבְּרְר, לִבְּרָר, לִבְּר, לְבִּרְר, לִבְּרְר, לְבִּרְר, לִבְּר, לְבִּר, לְבִּר, לְבְּר, לְבִּר, לְבְּר, לְבְּר, לְבְּר, בְּבְּר, בְּבְּר, בְּבְּר, בְּבְּר, בְּבְּר, בְּבְּר, בִּבְּר, בְּבְּר, בְּבְּר, בְּבְּר, בְּבְּר, בְּבְּר, בְּבְּר, בְּבְּר, בְּבְּר, בְּבְּר, בְבְּר, בְּבְר, בְּבְּר, בְּבְר, בְּבְּר, בְּבְּבְּר, בְּבְּבְּר, בְּבְר, בְּבְּר, בְּבְּבְּר, בּבְּר, בְּבְּבְּר, בּבּר, בּבּבּר, בּבּר, בּבּר, בּבּבּר, בּבּבּר, בּבּבּר, בּבּבּר, בּבּבּר, בּבּבּר

mathie s. l. 5.)

Bezüglich der übrigen Redeteile macht sich im Neuhebraismus der Mišna kein besonderer Unterschied gegen das Althebräische fühlbar, und ist es vorzüglich die Bildung des Komparativs der Adjektiva durch יוֹתר magis, mehr, welche hier Beachtung verdient. Desto reichhaltiger aber wird der noch spätere eigentliche Neuhebraismus an Neugestaltung von Nominalformen zur Bildung aller möglichen philosophischen Determinationen. Denn der alte oder biblische Hebraismus, so sehr er auch bemüht ist allen Phasen der Seele und ihren Empfindungen den geeigneten Ausdruck zu geben, bedient sich hierfür doch immer nur der Bilder und dies auch nur konkreter Seelenerscheinungen. Feststehende, dem abstrakten Begriffe zukommende Bezeichnungen kennt er nicht und gehören diese ihrer Bildung nach dem der aufblühenden Philosophie und ihren Forderungen Rechnung tragenden Neuhebraismus an. So z. B. haben wir im biblischen Hebräisch für das Wort Natur kein Wort; der Neuhebraismus hat dafür die Bezeichnung שבל (von dem Verbum שבלי versenhen: das in das sichtbare All Versenhte) und davon das Adjektiv בכער טבעיות, das auf die Natur Zurückzuführende oder in derselben Begriffene. Für den Begriff des Seins, als absolutes Bestehen, hat der alte Hebraismus, wenn nicht etwa das Tetragrammaton ההוה, keine besondere Bezeichnung; der Neuhebräer hat dafür הקיה, noch bestimmter ההריה, oder mit einem Adjektiv

uf tt le. 



מצרארת das absolute Sein, wogegen für das relative Sein das Wort מצרארת im Gebrauche ist. Auch für den Begriff des Werdens giebt es im alten Hebraismus keinen Ausdruck, für welchen der philosophische Neuhebraismus die Nitpael-Form von מתהרה : מתהרה das Werdende, ביתהרה die Welt ist ein Seiendes geworden. Von משם Bein, שבם Leben, Lebeushauch, הוח Geist u. a. m., die im alten Hebraismus nur konkret und bildlich im Gebrauche sind, hat der Neuhebraismus ganz philosophische Ausdrücke geschaffen: עַצְמֵיה Wesenheit, Axiom, בפשיות, היחנית, ריחנית, לפשיות dem Lebensprozesse, der Seele angehörige Erscheinungen. Der Materie dient das בשמית, השמית, materiell; עצם בשמי עצם רהחכר körperliches, geistiges Wesen, während חמר die Materie oder den Stoff bedeutet, im Gegensatze zur Form צרכה von יצר bilden. Für das sinnliche Wahrnehmen haben wir das דָנשׁ (verwandt mit דָה empfinden), Nomen הרגשה. Das Universum der sichtbaren Welt ist עולם החויה וההפסר: עולם של die Welt des Werdens und Vergehens, das Universum in seinen wechselnden Erscheinungen. Besonders im Gebrauche für abstrakte Bezeichnungen ist die Nominalbildung auf יה so von אָרך wie, הופ wie viel, מה was die Nomina אַרכּרת wie die Sache beschaffen ist, die Qualität, שמרה wie viel sie enthält, die Quantität, אים was sie ist, die Identität. היהקר (חוֹמָר) Urstoff, griechisch hyle, דיהקנא Urbild, Ideal kamen durch den Talmud in das Neuhebräische. Die auf innerer Beschauung beruhenden Erfahrungen werden meist durch den Hitpael von 550 gegeben: אסתכל, הסתכל, als Nomen, die Kontemplation מסתכל. So, beispielsweise, würden wir übersetzen: die Indier glauben, die Welt sei entstanden durch die בַּהוֹדְיִּים הַאָּמִינוּ כִּי הָעוֹלֶם נִתְהַיָּה בַּהְסְתַכְלוּת עַצִּמוּתוֹ שֶׁל (letzteres gewöhnlich abbreviatim הַקְּרוֹשׁ בָּרוּדָ הרּא הרא הרא). Für das Absprechende, Negative, sind die Zusammensetzungen mit בלתר מואר oder בלתר מין für Unbegrenztheit im Raume, אין סוף für die Unendlichkeit in der Zeit, das Apeiros der Griechen, בלתר בלתר בלתר חומר שומר die Hyle ist die formlose Masse. Die Begriffe des Absoluten, seiner Form nach Vollendeten, werden gewöhnlich durch das Derivatum שכלול vom Verbum כליל (nach dem hebr. בלילת רופר Inbegriff der Schönheit) gegeben. So werden wir beispielsweise das Wort Ideal, als das in der Sehnsucht und Vorstellung Vollendete, gut durch שׁכְּלְּהְלֹ צֵירָר הְּמַחְשֶׁבֵּר geben. Für die Kausalität haben wir das Verbum סבֹב; daher סָבה (gewöhnlich mit ראשונה die erste) Ursache, der erste Impuls alles Werdens, und מסרבב die erhaltende Fortdauer dieses Impulses, causa naturiens und causa naturata, wie Spinoza (wahrscheinlich nach jüdischen Philosophen) die Bezeichnungen dafür hat. Die Philosophie selbst heißt הָכְמָה דֶּלִיוֹנָה, und zwar עיה (von עיה denken) die theoretische, und מעשירת (von מששירת handeln) die praktische Philosophie. Für das Philosophieren selbst ist der Neuhebraismus tolerant genug, dem griechischen Worte das hebräische Bürgerrecht zu geben, indem er einen Hitp. davon bildet: קָּבְּבֶּכֶּהָ. (Leider besitzen wir noch kein nach dieser Richtung geordnetes Lexikon, und kann dieser Mangel nur durch Belesenheit in philosophischen Schriften und durch eigene Gewandtheit in der Wortbildung ersetzt werden).

## Standpunkt des Verfassers.

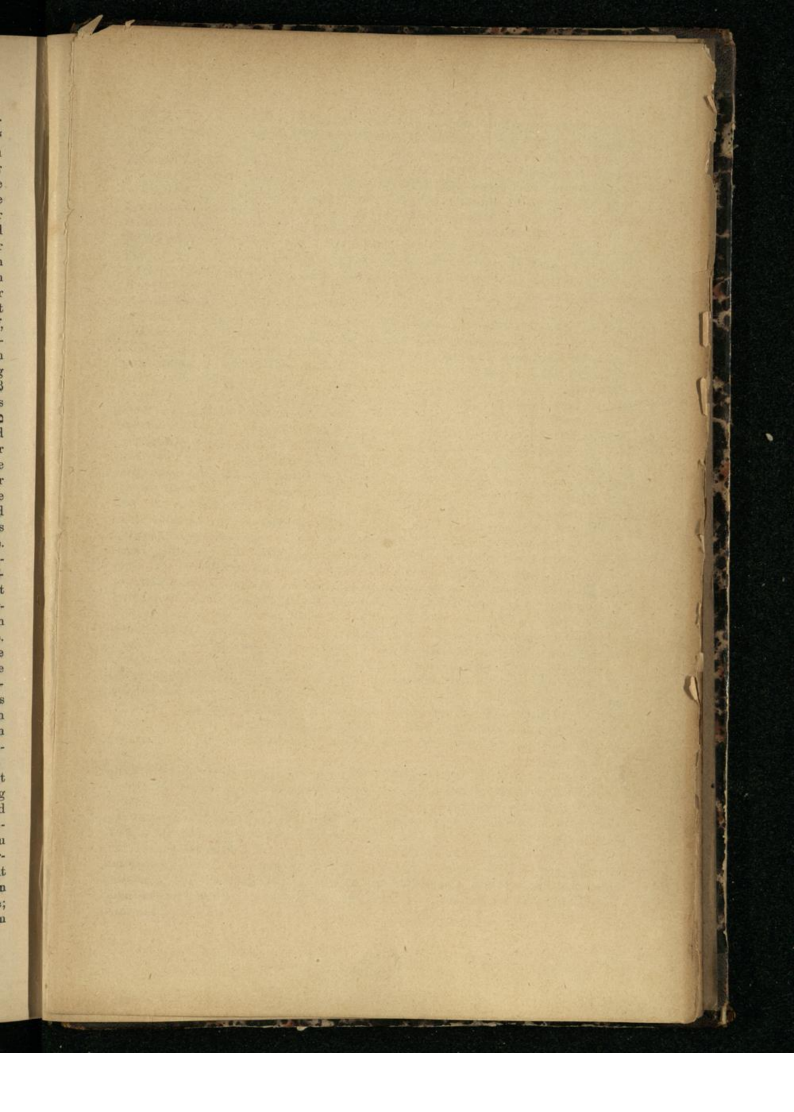
Mein Bestreben im vorliegenden Buche ist mehr dahin gerichtet, mich durch gute methodische Anleitung dem Lernenden behilflich, als durch neue Gesichtspunkte dem Lehrgegenstande selbst nützlich zu machen. Demgemäß enthalte ich mich aller sprachvergleichenden Untersuchungen, die, so wichtig, ja notwendig sie auch für die Lexikographie sein mögen, auf grammatischem Gebiete oft zu Irrtümern

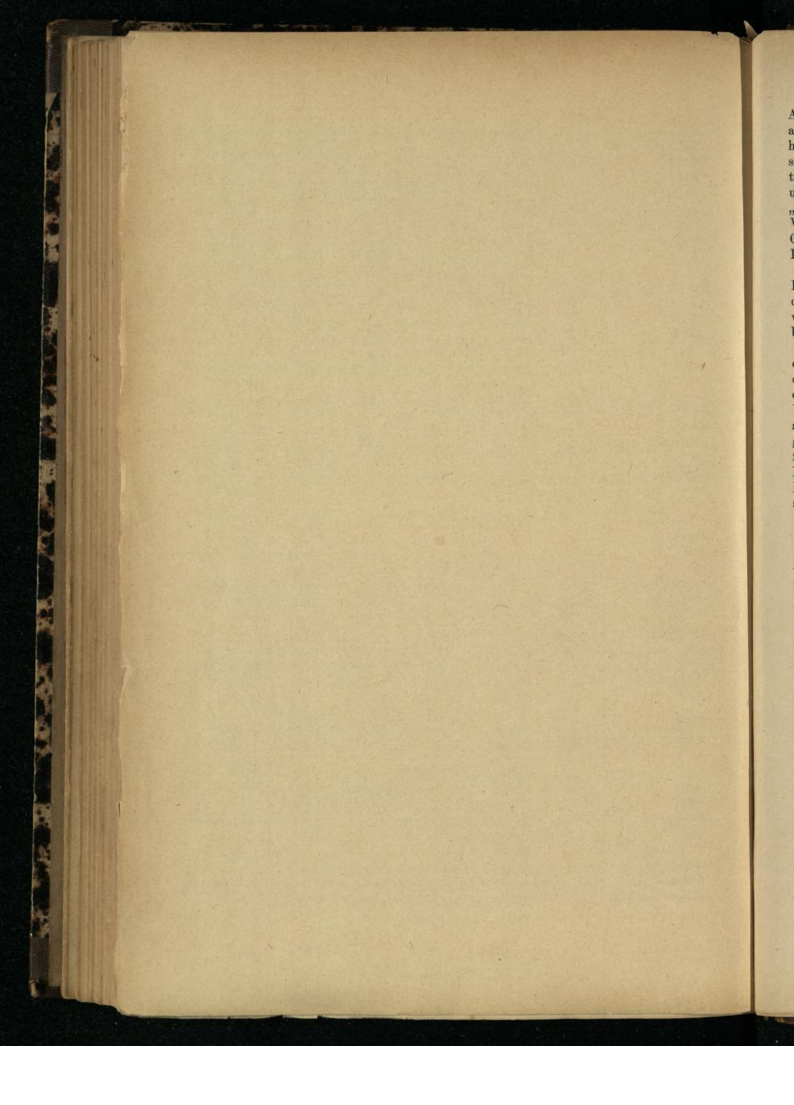
führen, für den Anfänger aber unbedingt störend sind. Wenn nichtsdestoweniger hier und da eine kleinere Exkursion dieser Art versucht, vielleicht sogar "gewagt" wird, geschieht dies nur, um durch das Verständnis dem Gedächtnisse zu Hilfe zu kommen und dem Lernenden die Anleitung zu geben, daß er auf dem Wege der Analogie etwa nicht gegebene Regeln sich selbst folgere. Mein neuer Versuch, die Tempora und Modi sämtlicher Klassen des Verbs gleichzeitig zu lehren, dürfte anfangs theoretisch etwas befremdend erscheinen, sich thatsächlich aber in der Praxis sehr gut bewähren; allenfalls glaube ich den Lernenden der Ungeduld enthoben zu haben, welcher so viele oft unterliegen, wenn sie nach einmaliger Erlernung des Verbs dasselbe noch sechsmal zu lernen und trotzalledem noch kein allgemeines Gesetz für die einzelnen Tempora und Modi haben. Dagegen muß ich mein Bedauern darüber bekennen, diesen Gedanken nicht auch bei der Lehre des Nomens verfolgt zu haben. "Dies diem docet"; und so kam ich erst im Verlaufe der Arbeit und nachdem der eine Teil schon gedruckt war, darauf, es ließen die "Mišqalim" der Defectiva und Quiescentia sich auf jene Grund-Mišqalim der volltönigen Nomina zurückführen. So kann ich meine hier und im Buche flüchtig angedeutete Idee nur der weiteren Pflege der Sprachforschung empfehlen, bitte aber den Lernenden, dieselbe genau im Auge zu behalten. Daß ich jedoch überhaupt "Mišqalim" noch beibehalten und nicht vielmehr, wie es Lerner und Steinberg in ihren vortrefflichen Büchern מערכי und מערכי thun, eine ganz andere, neuere Klassifikation treffe, hat seinen Grund darin: weil jene diese Klassifikation zumeist nach der Accentuierung treffen, der ich der Kürze halber nicht die gleiche Pflege angedeihen lassen konnte, weil diese ferner für galizische Schulen schrieben, wo jeder Schüler Original-Kommentar unter Leitung des Lehrers liest, ich jedoch für Lernende schreibe, die sich selbst in die Kommentare einzulesen haben, wo der Gebrauch der Misqalim heimisch ist; und weil jene endlich mit der herkömmlichen Grammatik ganz und gar brechen, was ich weder thun wollte, noch in Berücksichtigung meines Lehrkreises thun konnte.

Indem ich schließlich den Herren Kritikern meinen Dank ausspreche, denjenigen des Tadels nicht weniger dafür, daß sie mich auf manchen Irrtum aufmerksam gemacht, als jenen der Anerkennung, daß sie zu der schwierigen Arbeit mich aufgemuntert, sehe ich mich zur Rechtfertigung gegen einen Vorwurf veranlaßt, der mich traf, weil ich statt der frei bearbeiteten poetischen Leseübungen nicht lieber die einfache Prosa aus den Erzählungen des Pentateuchs gewählt habe. Welche Erzählung im Pentateuch ist aber leicht? Welcher noch so einfache Periodenbau der biblischen Prosa ist für die Analyse nicht schwieriger als jede poetische Dichtung, namentlich wenn sie frei verfaßt und fern von allen Ausnahmeregeln gehalten ist? Ich habe, jenem Winke folgend, am Ende des Buches zwei derartige Lesestücke der Prosa gewählt. Wenn nicht zu wenig, so habe ich in der Analyse hier doch auch nicht zu viel gesagt; und frage ich nun die Herren Kritiker, ob wir mit einer solchen Analyse den hebräischen Sprachunterricht be-

ginnen können?!

Eine andere Kritik sei nur darum hier beachtet, als sie mir Gelegenheit giebt zu einer notwendigen Bekämpfung der bisher bestehenden Übelstände in Auffassung und Unterricht der hebräischen Sprache. Ein Blatt, das sich Jeschurun nennt und wahrscheinlich Organ einer religiösen Partei ist, die immer noch Glauben und Religion von Vernunft und Fortschritt fernzuhalten sucht, sucht mich religiös zu verdächtigen und mahnt und warnt jede gläubige Seele ganz männiglich und fürsorglich vor dem Gebrauche meines Buches. Denn ich mache "tabula rasa" mit aller Tradition, indem ich das Buch Jona als Allegorie darstelle, den König Salomon der Autorschaft der Proverbia, des Hohenliedes und des Buches Qoheleth beraube; die biblische Schöpfungsgeschichte bildlich, ja sogar als Übersetzung aus dem





Aramäischen bezeichne. Wie wenig mich jedoch diese Mahnung rühren muß, mag aus einer andern Kritik desselben Blattes hervorgehen. Der um die Hebung der hebräischen Sprache höchst verdienstlichen Arbeit "Geschichte der neuen Philosophie, hebräisch dargestellt von Fabius Mieses" spricht jene Kritik jede Berechtigung ab; denn, motiviert sie, wer die Philosophie Kant's, Fichte's, Schelling's und Herbart's studieren will, studiert sie in der Originalsprache; und uns Juden "bindet nur das Gesetz, nicht aber die hebräische Sprache" (1888, Nr. 7, S. 411). Wer so schreibt oder für sein Blatt so schreiben läßt, für den wollen wir keine Grammatik geschrieben haben, der braucht weder Grammatik, noch Sprache, noch Philosophie; ihm genügt, um selig zu werden, zeremonielle Religion.

Doch wollen wir im Sinne des Herrn Isaak Hirsch sprechen, des frommen Herausgebers jenes Blattes, und ihn fragen, woher es wohl kommen mag, daß heute die hebräische Sprache bei den deutschen Juden so sehr in Verfall geraten ist, und warum es heute bei uns einer solchen Anstrengung, so viel der Künste und Kniffe

bedarf, um nur notdürftig noch den religiösen Gedanken zu fristen?

Die Antwort ist: Man hatte sich daran gewöhnt, die hebräische Sprache in den Dienst der Religion zu stellen und blieb von der irrigen Meinung beherrscht, die erstere habe keinen andern Wert, als wo sie die letztere fördert. Nun hat aber die Religion selbst an Ansehen verloren und mit ihr natürlich die Sprache allen Umgekehrt litt wieder die Religion durch die Sprache. Denn es war allgemein, daß man den jüdischen Religionsunterricht mit der biblischen Schöpfungsgeschichte begann, diese buchstäblich nahm und das Gelehrte gleichsam als Basis für alle religiöse Gesinnung hinstellte. Dem gereifteren Alter jedoch und klarerem Einblicke in Naturwissenschaft und Geschichte mußte manches in dieser biblischen Erzählung sehr auffallend erscheinen; so die Angabe über das Bestehen der Welt seit noch nicht 6000 Jahren, die Abstammung und so schnelle Vermehrung der Menschen von einem einzigen Menschenpaare etc. So erschien dem israelitischen Jüngling im Alter, wo er der Festigung des religiösen Gefühles am meisten bedarf, jene biblische Schöpfungsgeschichte nur als Märchen für die Kinderstube; und da die Religion zu ihrer Begründung und Erhaltung sich erst solcher Mittel zu bedienen genötigt ist, verlor sie auch alles Ansehen bei ihm. Verhängnisvoller aber noch wurde dieser Umstand durch die Art des Lehrens und den Lehrer selbst. Denn so lange der Lehrer diese biblischen Angaben selbst glaubte und im frommen Glauben sie auch lehrte, lag denn doch noch Wahrheit und Aufrichtigkeit in dem Sprach- und Religionsunterrichte. Gesellschaftlicher Verkehr aber, Zeitungslektüre und andere unabweisbare Forderungen der Zeit haben doch einige Bildung in diese moderne Orthodoxie gebracht, so daß sie selbst manches bezweifelt, aber es dennoch lehrt, weil sie das Kind zu täuschen glaubt. Falsch! Wir vermögen es nicht, das Kind zu täuschen, sondern verpflanzen die Täuschung nur in sein Gemüt, welche beim Religionsunterrichte zur Heuchelei und Frömmelei, zur Unduldsamkeit und blindem Hasse gegen jeden denkenden und wahrheitsliebenden Menschen wird.

Wozu aber dieses unwürdige Spiel? Die Religion kann in Wahrheit, mit voller Vernunft, in Aufrichtigkeit gegen Andere und uns selbst gelehrt werden, wenn wir nur wahrheitsliebend, vernünftig und aufrichtig sein wollen. Und was die hebräische Sprache betrifft, wird jeder bessere Mensch, der Kultur und menschliche Gesittung noch achtet, sie hochachten, weil in ihr der Pentateuch abgefaßt ist, das erhabenste Buch, welches die Menschheit besitzt; dem Juden hingegen muß sie zehnfach hoch und heilig sein, weil mit Aufgabe dieses seines erhabenen Erbes er aller seiner Würde, alles seines historischen Rechtes und ganz seiner hohen Stellung sich begiebt, die er im Leben der Kulturvölker einnimmt.

Bei unserer Methode, die einzelnen Regeln zerstreut je nach Erfordernis des Lese-stückes zu geben, ist es selbstverständlich, daß ein "Inhaltsverzeichnis" im strengsten Sinne des Wortes, wie es sonst Büchern gewöhnlich vorausgeschickt oder auch angehängt zu werden pflegt, sich unmöglich zusammenstellen läßt. Überdies soll das vorliegende Werk kein Lesebuch sporadischer Lesestücke, noch Nachschlagebuch im Sinne einer systematisch geordneten Grammatik sein, sondern es soll Lehr- und Unterrichtsstunden vertreten, die der Ordnung nach im Gedächtnisse haften müssen, falls sie für den Lernenden einen Erfolg haben sollen. Soweit für die Orientierung erforderlich und für das Gedächtnis nicht ohne Nutzen ist, sei nachstehend ein

#### übersichtlicher Rückblick

gegeben:

Geschichte und Litteratur, zweiter Brief, S. 5—10.
Lesezeichen, dritter Brief: § 1 das Alphabet, § 2 die Vokale, § 3 das š'wa, § 4 das dageš, § 5 das maqqiph, § 6 Ton- und Interpunktionszeichen.
Organische Verwandtschaft der Buchstaben, Anh. S. 205.

Einfluß der Buchstaben אווי. S. 205.

Einfluß der Buchstaben אווי. S. 205.

Die Buchstaben אווי als Kasuszeichen, Lese-Aufg. V. S. 34.

Die Buchstaben אווירם als Personal-Suffixe, § 13, S. 45, b) als Objekt-Suffixe, § 52, S. 146.

Die Buchstaben אווירם als Personal-Suffixe beim Verb, § 15, S. 59.

Die Buchstaben אירה als Futur-Prafixe, § 36, S. 120. Der Buchstabe ה a) als Demonstrativ-Pronomen, Analyse S. 19; b) als Formativ am Verb, § 17; als Formativ am Nomen, § 61; c) als Frage-n, neunter Brief, S. 86; d) als Paragogicum, § 45.

Der Buchstabe in seinen verschiedenen Funktionen, Analyse S. 186.

Comprehensen Brief, behandelnd: § 54 d

Das Nomen im Allgemeinen, fünfzehnter Brief, behandelnd: § 54 das Genus, § 55 die

Zahl, § 56 die Deklination, §§ 57, 58 das mišqal.

Das Verbum, zehnter Brief, und zwar: § 22 Klassen und Ordnungen, §§ 23. 24 die Defektivi, § 26 die primae Aleph, § 25 primae Jod, §§ 27, 28 tertiae Aleph und He, §§ 29, 30 verba gemminata.

Über die Arten und Zeiten des Verbs, dreizehnter Brief, §§ 36-41.

Das Participium insbesondere, nebst Tabelle, elfter Brief, §§ 33—35. Die Lehre über den Infinitiv mit besonderer Tabelle, dreizehnter Brief, § 50.

Die Lehre über den Imperativ, § 51.

Das Fürwort, sechster Brief, und zwar in Verbindung mit dem Nomen und den Partikeln, § 14, S. 47.

Das Adjektivum, fünfzehnter Brief; die Steigerung desselben, § 66. Das Zahlwort, fünfzehnter Brief, § 67. Das Fürwort, siebenter Brief. Aufgabe II besondere Behandlung desselben, sechzehnter Brief.

Das Umstandswort, siebzehnter Brief, § 72. Das Bindewort, sechzehnter Brief, § 70. Das Ausrufungswort, sechzehnter Brief, § 71.

Über die Poesie, siebzehnter Brief. Über das Verhaltnis des Neuhebräisch zum alten Hebräisch, Anhang S. 205 bis Ende. — Auf S. 67 ist irrtümlich vor 16 die Überschrift "Achter Brief" ausgeblieben.

Nach vollständig hergestelltem Satze des letzten Bogens gelangt bei der Revision desselben die Kritik des "Ibri Anochi" aus der Feder des Herrn Jerem. Musen mir in die Hand. Ich freue mich sehr über das günstige Urteil, welches dieser Gelehrte über mein Buch fällt, danke ihm aber zugleich, mich auf einen Irrtum in Bezug auf das qamez hatoph bei dem Plur. מברר aufmerksam gemacht zu haben, und widerrufe hiermit meine Meinung.